ئىرىغىيى بىكى بىلىكىلىرى ئەكىلىكىلىكىلىكىلىكىلىكى بىلىكىلىكىيى ئەكىرىكىكى ئاكىرىكى ئىلىكىلىكى ئاكىلىكىلىكى كىرى

للشّاعر عبد الملك بومنجل / د. فايزة بوراس

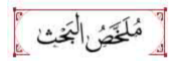
أدب الجائحة بين سُلطَة الحَجْر وفُسحة الشّعر

قراءة في قصيدة حُزن المآذن للشّاعر عبد الملك بومنجل

Literature during the Pandemic: Between the Authority of Quarantine and the Freedom of Poetry - A Reading of the Poem "The Sorrow of Minarets" by the Poet Abd al-Malik Boumanghel

د. فايزة بوراس جامعة محمّد لمين دبّاغين سطيف 2، Fbouras92@yahoo.com

| تاريخ النشر    | تاريخ القبول   | تاريخ الإرسال  |
|----------------|----------------|----------------|
| 2024 / 03 / 01 | 2024 / 01 / 25 | 2023 / 10 / 30 |



يأتي هذا المقال ليبحث كيف أنّ الأدب قد توجّه في ظلّ والأوبئة، نحو إحياء القيم الإنسانيّة، لاسيما الشّعر، الذي لم يكن بمعزل عن تأثيراتها، فحاكى بتجلّياته السّياقيّة التّحوّلات الأساسيّة المرافقة لها، ليُترجم هاجس الجماعة. ويُسلّط المقالُ الضّوءَ على أحدِ الشّعراءِ المعاصرين الذين جادت قرائحهم في زمن الكورونا، الجزائريّ "عبد الملك بومنجل" الذي ارتأى من خلال قصيدته —حزن المآذن- أن يبكي غربة المساجد، وفقدها أهلها، ليُشكّل من خلالها فضاء إبداعيّا، مزج بين جماليّة اللّغة، وصدق التّجربة، وحمل من شجيّ المعاني، وشمول الوصف، ما لم يُنقص من شأنه القصر.

قيّدت كورونا تفاصيل الحياة وشلّتها، ولكنّ فسحة الشّعر فتحت منافذ الأمل.

الكلمات المفاتيح: الأدب، الأوبئة، الشّعر، كورونا، حزن المآذن، عبد الملك بومنجل.



This article explores how literature, particularly poetry, has turned its focus towards reviving human values during the pandemics. It has not been isolated from their effects and has vividly mirrored the fundamental shifts that accompany them, thereby translating the collective concerns. The article highlights

مجلة إحالات المجلد 06 عدد خاص مارس 2024

ئىرىغىيى يىكى بالىكىلىرى ئۇراڭىڭىكىرىكى بىرىغانىنى يىكىلى بىلىكىلىكى ئاكىيىسى ئالىرىكى ئۆرىكى ئالىكىلىكى يىكىكى

one of the contemporary poets, Algerian Abd al-Malik Boumanghel, whose verses resonated during the time of the coronavirus. In his poem "The Sorrow of Minarets," he mourned the emptiness of mosques and the loss of their congregations. Through this, he created a creative space, blending linguistic aesthetics with the sincerity of experience, conveying poignant meanings and comprehensive descriptions that did not diminish its significance.

While COVID-19 restricted the details of life and paralyzed it, poetry provided a window of hope.

keywords: Pandemics, Poetry, Coronavirus, The Sorrow of Minarets, Abd al-Malik Boumanghel.

#### 1. مقدمة:

إنّ الأدب مرآة عاكسة لما تَعيشه المجتمعات الإنسانيّة، يتفاعلُ مع مُختلف التّغيّرات الثّقافيّة، والاجتماعيّة، والاقتصاديّة، وحتى الصّحيّة، ويعكسُ كلّ ما يُرافقُها من تطوُّرات وتأثيرات إيجابيّة، وسلبيّة، على حدِّ سواء، هذا ما يجعل منه وعيًا حيّا بحركيّة الحياة، ومُمثّلا لها، لا مُجرَّد كتابة عاديّة تختزلُ الأحاسيس والمشاعر.

لقد كان لجائحة كورونا التي اجتاحت العالم منذ ثلاث سنوات خَليْن أن خلَّفت تداعيات عديدة، مسّت جميع مناحي الحياة، وأصْعِدتها، بما في ذلك الأدبُ، الذي لم يكن بمعزل عن تأثيرها العميق، ولأنّ الشّاعر ابن بيئته لازمت إبداعاته قضايا الأمّة، فاستجاب لما فرضته الجائحة من تغيّر الأحوال، فأبدع نصوصا شعريّة مائزة، فصّلت في مآسي الجائحة، وآثارها، لاسيما ما تعلّق منها بالفقد، والحجر، وغلق المساجد، وغيرها، لنجد أنّ هذا الوباء قد تسلّل إلى نظمهم، كتسلّله إلى مجتمعاتهم، وانسل إلى مُخيّلاتهم، ليستنطق قرائحهم، تماما كما انسل إلى رئات الملايين من الأحبّة، قيّدت كورونا تفاصيل الحياة وشلّتها، ولكنّ فسحة الشّعر فتحت منافذ الأمل.

إنّ الشّعر عربيًا كان أو عالميّا، قديما كان أو مُعاصرا قد توجّه في ظلّ الأزمات، والأوبئة، والجوائح، نحو إحياء القيم الإنسانيّة، التي لا شكّ أخذت تضمحلُ شيئا فشيئا، كما تنوّعت تجلّياته السّياقيّة، من اجتماعيّة، وطبيّة، ودينيّة وغيرها، مُبرزا في ذلك مختلف التّحوّلات الأساسيّة، التي ترافق الجائحة الوبائيّة. ومن بين الشّعراء المعاصرين الذين جادت قرائحهم في زمن الكورونا، الشّاعر الجزائري "عبد الملك بومنجل" الذي ارتأى من خلال قصيدته أن يبكي غربة المساجد، وفقدها أهلها، وروّادها، في رائعة من روائعه، والتي عنونها بن حزن المآذن، والتي يعكسُ من خلالها أحد التّدابير الوقائيّة التي قضت بضرورة الصّلاة في المنازل، وغلق المساجد. "الصّلاة في بيوتكم"، هذه العبارة التي أعقبت كلّ أذان يُرفع، جعلت القلوب تنفطر، لاسيما أولائك الذين عُلقت أرواحهم بالمساجد، فصوّر من خلال قصيدته لوحة بديعة، ترجمت عُمق الأسى، وبحث في ختامها رحيق الوصل، وفُسحت الأمل، بدعوات مبطّنة. قصيدة حملت من شجيّ المعاني، وشمول الوصف، ما لم يُنقص من شأنه القصر.

الوجيد والمتحور والمتحار والمتحار والمتعار والمتحار والمت

#### للشّاعر عبد الملك بومنجل / د. فايزة بوراس

بناء على ما تقدّم تأتى هذه المداخلة موسومة بـ: أدب الجائحة بين سُلطَة الحَجْر وفُسحة الشّعر -قراءة في قصيدة حُزن المآذن للشّاعر عبد الملك بومنجل- لتبحث الإشكاليّات الآتية:

- √ ما هي تجلّيات كورونا في الخطاب الشّعريّ المعاصر؟
- ✓ وما هى تجلّيات جائحة كورونا في سياقات القصيدة الشّعرية المعاصرة ؟
  - ✓ كيف عبرت قصيدة "حزن المآذن" عن الجائحة؟
  - √ ما هي سمات اللّغة الشّعرية المنجليّة وجماليّاتها؟
- ✔ كيف استطاع الشّاعر –من خلال قصيدته- نقل تأثيرات الجائحة على الحياة الاجتماعيّة، والدّينيّة على وجه الخُصوص؟

#### 2. الأدب الوبائي في الآداب الأوروبيّة والعربيّة:

#### 1.2 في الآداب الأوروبيّة الغربيّة:

إنّ المُتأمّل للآداب الأوروبيّة يقف على حقيقة هامّة وهي ارتباط هذه الآداب بحقب تاربخيّة مهمّة في مجتمعاتها، ممّا يجعلها جزءا هامّا من التّراث الأدبيّ الإنسانيّ، الذي يحمل همّ الواقع، فيسعى إلى تشخيصه تارة، وإلى توثيقه تارة أخرى، والمتتبّع لبعض النّصوص يجدُ أنّ لعناويها ارتباطا مُباشرا بما عايشته هذه المُجتمعات الغربيّة من أوبئة وأمراض على مرّ التّاريخ، وسأقتصر من خلال الجدول الآتي أهمّ الأعمال الأدبيّة التي كانت الجائحة نبع إلهامها:

| جنسه وارتباطه بالوباء:                                    | صحابه:            | العمل الأدبي:     |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|
| مجموعة قصصية مُستوحاة من أحداث حقيقيّة، وقعت              | جوفاني            | Decamron          |
| في فلورنسيا، وإيطاليا، ونبدأ بوصف الطّاعون الذي ضربها     | باكاتشيو <b>*</b> | ديكاميرون 1350-   |
| سنة: 1348م، وتصوّر مشهد الفزع الذي خيّم على المدينة،      |                   | 1353م             |
| في حين اعتزل مجموعة من القصّاصين المدينة، في بيت          |                   |                   |
| ريفيّ، في مشهد طريف للهرب من قدر الطّاعون المهول.1        |                   |                   |
| قصيدة نثريّة ملحميّة، ترى الكارثة عنصرا أساسيّا في إعادة  | جان غرانفيل*      | الرّجل الأخير     |
| بعث أرواح البشر.                                          |                   | 1805م             |
| رواية تزامن ظهورها مع انتشار وباء الكوليرا² في أوربا، حيث | يوستوس            | الموت الأسود 1832 |
| أودى بحياة مالا يقلّ عن ثلث سكّان القارّة .               | ھيكر*             | م                 |

بالمراز والمنافية وبالمناف والمنافع والمناوي والمنافع والم

| عمل روائي يروي زمن الطّاعون الذي عصف بوهران –            | ألبير كامو* | الطّاعون 1947م |
|----------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| الجزائر- فهو عمل ذو علاقة مباشرة بالتّراث السّرديّ       |             |                |
| التّاريخيّ، ينقل حقيقة تاريخيّة، حملت المآسي لهذا الشّعب |             |                |
| بمختلف فئاته وطبقاته، مصوّرا قسوة العزلة الميتة التي     |             |                |
| عاشها سكّان هذه المدينة الهادئة، من خلال قصّة عاملين     |             |                |
| في المجال الطّبي، حيث يعمل هؤلاء على التّعاون للخروج     |             |                |
| من ظلام ذلك الأسود الفتّاك.غير أنّ البعض اعتبر الطّاعون  |             |                |
| رمزا أشار من خلاله إلى الفاشيّة.                         |             |                |
| رواية خيال علمي، تشابهت أحداثُها بشكل مُلفت للانتباه     | دین کونتر   | عيون الظّلام   |
| مع أحداث كورونا، لاسيما تفاصيل المكان، والزّمان الذي     |             | 1981م          |
| تفشّت منه، وتدور أحداثها حول الأمّ "تينا" التي أرادت     |             |                |
| التّحقّق من موت ابنها داني، فتنتقل إلى مدينة ووهان       |             |                |
| الصّينيّة، هناك حيث تحلّ الفاجعة، وتنطلق الشرارة الأولى  |             |                |
| للجائحة المروِّعة .                                      |             |                |
| عمل روائي يصوّر لنا مآسي وباء خطير يُصيب العالم،         | جوزيه       | العمى 1995م    |
| ويصيب ضحاياه بالعمى، ولعلّ العمى من منظور هذه            | سارماغو*    |                |
| الرّواية أيضا هو أن يعيش المرء في عالم تبددت فيه الأمال  |             |                |
| كلّها.                                                   |             |                |

وتبقى الأعمال الأدبيّة التي كتبت الأوبئة عصيّة عن الحصر، إلّا أنّ ما عرضناه يعدّ من أهمّها.

#### 2.2. في الآداب العربية:

عانت المجتمعات العربيّة هي الأخرى من ويلات الأوبئة، والكوارث، التي أثّرت على الحياة بمختلف مجالاتها، غير أنّنا لا نرصد في آدابنا العربيّة ما سبق وأن عاينّاه من حرص الغربيّين على التّمكين لهذا النّوع، من خلال الأجناس الأدبيّة التي أبدعوا من خلالها، فصنعت ذلك التّراكم الذي أرساه نوعا أدبيّا قائما بذاته، ولعلّ ما يلفت الانتباه في ما كتبه العرب عن الوباء، هو غلبة الطّابع التّوثيقيّ، والتّأريخي، بالإضافة إلى الأعمال الرّوائيّة مقارنة بما جد عند الغرب.

إنّ أوّل ما يُطالع الذّهن في هذا الباب بالتّحديد، جملة من الأعمال المتميّزة التي نذكر بعضها على سبيل المثال لا الحصر، فيما يأتى:

تروانية تنزير والمتناب أنتجر والرياسان والمناب والمناف والمراج والمروان والمراز والمناف والمراز والمناز والمنافعين

| جنسه، وارتباطه بالوباء                                 | صاحبه          | العمل          |
|--------------------------------------------------------|----------------|----------------|
| قصيدة كتبها عن الطّاعون، فكانت آخر ماكتب.              | زين الدّين ابن | أيّها الطّاعون |
| أيِّها الطَّاعون إنّ حماةَ من                          | الوردي*        |                |
| خير البلاد ومن أعزّ حُصونها                            |                |                |
| لا كنتَ حين شممتَها فسمَمْتها                          |                |                |
| ولثمت فاها آخذا بقرونها                                |                |                |
| سيرة ذاتيّة حملت صفحات مُتفرّدة تحدّث من خلالها        | طه حسین        | الأيّام 1929م  |
| "طه حسين" عن انتشار وباء الكوليرا في مصر.              |                |                |
| قصيدة صوّرت من خلالها وقع أرجل الخيل وهي تنقل          | نازك الملائكة  | الكوليرا1947 م |
| الضِّحايا، وبثَّت من خلال أبياتها تلك المآسي والأحزان، |                |                |
| معبّرة عن مشاعرها حيال الوضع الذي عمّ مصر.             |                |                |
| قدّم من خلال عمله بسطا لتأثير الوباء على حارات         | نجيب محفوظ     | الحرافيش 1971م |
| مصر، وانتشاره بها، وفتكه بأهلها.                       |                |                |
| عمل روائي، تجربة شخصيّة صاغ من خلالها معاناته          | طاهربن جلّون*  | الاستئصال 2014 |
| مع مرض السّرطان                                        |                |                |

#### 3. في مفهوم الجائحة وتجلّياتها في النّصوص الشّعريّة:

#### 1.3. الجائحة لغة:

ترد الجائحة في سياقها اللّغويّ بمعنى الاستئصال، والآفة، والشّدّة المُهلكة، والنّازلة العظيمة. يقول قول ابن فارس: " {ج و ح} الجيم والواو والحاء أصل واحد، وهو الاستئصال، ومنه الاشتقاق والجائحة "ق أمّا الزّبيدي، فقد ربط الجائحة بمعنى الآفة، والجوع والإهلاك، وتكون بالبرد ينزل من السّماء، إذا عظم حجمه فكثر ضرره، وتكون بالبرد أو الحرّ المحرق<sup>4</sup>

والجائحة في لسان العرب "الشّدّة والنّازلة العظيمة، التي تحتاج المال من سِنة أو فتنة، وكلّ ما استأصله فقد جاحه، وأجاحه، بمعنى أهلكه بالجائحة"<sup>5</sup>

#### 2.3. الجائحة اصطلاحا:

لا يبتعد المعنى الاصطلاحيّ عن ذاك اللّغويّ، ويرتبط عند الأعمّ الغالب بفكرة العقاب أو الإنذار الإلهيّ، والذي تكون الجائحة جندًا من جنوده على الأرض، والجائحة هي تفشي مرض ينتشر في العديد من البلدان ويصيب عددًا كبيرًا من الناس. وتحدث غالبًا بسبب الفيروسات، مثل مرض فيروس كورونا الذي انتشر بشكل مُرعب.6

ويرجع والمناف والمناف والمترجع والمناف والم

#### 4. تجلّيات جائحة كورونا في سياقات النّصوص الشّعريّة المعاصرة:

لقد كان لاكتساح فيروس كورونا العالمَ أثرٌ كبير على الحركة الأدبية، والشّعريّة بصفة أخصّ، "فنحن نرصد من خلال الأدب، وسرديّاته الكوارثَ، والأوبئة، أو الجوائح بمعناها الأعمّ، أكثر ممّا يرصُدها، ويعرضها الطّبّ، والعُلوم المُختصّة، من وصف وتشخيصٍ ظاهريّ، يغفل الوجدان الإنسانيّ وهواجسه، التي هي آثارٌ تبقى بعد زوال الجائحة." <sup>7</sup> وقد حمل ذلك الشّعراء على إبداع نصوص، متميّزة، انطوت على عديد التّجليات السّياقيّة التي حملت التّجربة الصّادقة لمعايشة هذا الوضع المأزوم المُروّع، وحاولوا من خلال كتاباتهم لاسيما الشّعريّة إبراز مختلف التّجليات، الاجتماعيّة والاقتصاديّة، والدّينية، وغيرها.

1.4. التّجلّي الاجتماعي: لقد استطاع عديد الشّعراء ترجمة الوقع الاجتماعيّ للجائحة، فإلى جانب بيان موجة الأسى والحزن التي عصفت بالمُجتمعات، نفد البعضُ إلى عوالم التّآزر، والكفاح بين أوساط المجتمع، فكتب نورى الوائلي، قصيدته "كوفيد رفقا ما لسيفك ينحرُ"8:

يا ويح جائحة الزّمان إن اعتدت من ثُلّة بعلومنا قد اهتدت النّاس تلزم البيوت تسمّرت وهم الذين حياتهم قد أُزهِقت

ففي حديثه إشارة إلى العجز الكبير عن تطويق الوباء، والحدّ من انتشاره، بعد أن دبّ الموت يحصد الأرواح، رغم ما توصّلت إليه البشريّة من تقدّم علميّ، وقفت في صمت مهيب، تنذر بالخطر.

2.4. التّجلّي الدّيني: إنّما الوباء من منطلق دينيّ لا يعدو كونه جُندًا من جنود الله، يقول عبد الرحمن العشماوى في تغريدة له<sup>9</sup>:

النّاس تصرخ -كورونا- وأنت بلا خـوف تهاجمها، تغشى نواديها من أنت؟ قال أنا من جند خالقنا قضى فأمضى وأعطى القوس باريها خذوا بأسباب دنياكم ولا تقفوا وقوف مُضـطرب، فالله حامها.

فالوباء من جند الله يصرّفه كيف يشاء، لحكمة إلهيّة، تستدعي التّدبّر، والتّفكّر، ومراجعة النّفس ومحاسبتها تذكيرًا بعظمة الله وقدرته، وأنّ لا مشيئة نافذة إلّا مشيئته، وقد عمد بعض الشّعراء إلى مُخاطبة الإنسانيّة بما يزيدها قُربا من الله جلّ وعلا، ويذكّرها بحقيقة الموت، ودار القرار، مؤكّدا على أهمّيّة التّعلّق بالنّور الرّبّانيّ، ونبذ زخرف الحياة الدّنيا الذي لا شكّ أنّها مُفارقته إلى حقيقة أعظم وأدوم، وفي هذا المقام يصف الوائلي الوباء بقوله:

جُنديٌّ لله العظيم بأمره تختارُ مهم ما يشاء وتَقبرُ

كما عمدَ البعضُ إلى ضرورة التّوبة، والرّكون إلى الدّعاء كونه عبادة جليلة من شأنها أن تُغيّر القدر:

ربَّاه.. رُحْمَاكَ.. التَّجَلِّي بالرِّضَا إِنَّا الخُطاةُ.. وإنَّك التَّوَّابُ!

الورانية والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحد والمتحوص والمتحد والم

كما ينعكس التّجلّي الدّيني من خلال الاقتباسات المختلفة، التي تنمّ عن الاستحضار الواعي للنّصوص القرآنيّة والنّبويّة على حدّ سواء، في النّصوص الشّعريّة، نظرا لكونها تُمثّل مرجعيّة نصّيّة دينيّة، من شأنها التّأثير، بما تحمله من طاقة حجاجيّة لها انعكاساتها على متلقى النصّ تماما كما جاء في قصيدة "كورونا للشّاعر إسماعيل خوشنار 10:

> وآيات من الضّغينة خنادق أخفت الأنام .. سنة الله لعباده (قوا أنفسكم وأهليكم ).

ففي اقتباسه من النّص القرآنيّ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ التّحريم:6 توجيه للنّاس إلى ضرورة استباق الخيرات، والعمل بما قد يكون سببا في دخول الجنّة، الوقاية من النّار، وتذكير مُبطّن بهول القيامة، وحقيقة الحساب والعقاب، في التفاتة دينيّة طيّبة تعطى للنّصّ قيما روحيّة مُضافة. ولعلّ الوائليّ قد كتب في السّياق نفسه قائلا:

> والمؤمنون هم رغم الأذى كسبوا إنّ البلاء إلى الإنسان مدرسة وللجُناة مجازاة بما كسبوا للأنقياء هو المنجا بما صبروا مثل البراري تُشافي مِلحها السُّحُب كلّ ابتلاء سيأتي بعده فرجٌ سيذهب الدّاءُ لكن بعده محنٌّ حين الحياة علاها الظُّلم والكذب لا تجزعنَّ إذا ما الدّاءُ مُحتكِم أو تقنطنّ إذا ما الموتُ مُنتشبُ إلّا بـأمر من الــجبّار مُكتتبُ11 ما مات عبدٌ وإن في الموت مؤلدُه

والقارئ لهذه الأبيات يستشعرُ قيم الصّبر، والرّضى بالقضاء، مع اليقين بأنّ الأجل بيد الله وحده، وما هو إلَّا ميلادٌ جديد.

3.4. التّجلّي السّياسيّ: في قصيدة تنقل وقع أسودين حلّا على اليمن، استطاع أحمد الفلاحي، أن ينقل شيئا من تجربته الصّادقة مع هذا الوباء، في تحالُفه الأخير مع الحرب المقيتة، وفي ماك تب تعبير عن حالة الجوع والمرض والبؤس التي يعيشها اليمنيون منذ سنوات، نتيجة الحرب البائسة، والتي مدّت يدها لهذا القاتل القادم، لتزيد من عمق المآسى، فيقول:

> لقد تأخرت كثيرا أيها الفيروس دعنا نكون أصدقاء وننخر الحرب ومعها نلعق أطراف الموت

#### للشّاعر عبد الملك بومنجل / د. فايزة بوراس

دعنا نمر في الفيافي وعلى طريق البخور نهدهد المهد ونستل الروابي ثم نؤوي إلى بلاد لا تخاف العطس تخاف فقط من لهيب الجوع..

#### 5. بين سُلطة الحجر وفُسحة الشّعر:

يتّخذ الحجر الذي فرضته الدّول صفة العزلة، والعزلة نوعان: إجباريّة واختياريّة، ولكلّ منهما أثرها على حياة الفرد والمجتمع، ولا سبيل لأن تكون العُزلة مجلبة للمنفعة، إذا لم تكن لعلم، أو لزهد، أو مخافة انتشار وباء. وقد قيل في نفعها وضررها: "إنّما تنفع العلماء العقلاء، وهي من أضرّ شيء على الجُهّال"<sup>12</sup>، ولأنّ المبدع يحتاج شيئا من الفضاء المرّحب لتنتظم أفكاره، فقد كان الحجر عزلته المنشودة، لتتقد شعلة إبداعه، يقول الكاتب عزّة بدر: "الكلمة هي الحصن والأمان للمبدع، وللبشريّة عامّة، الأزمات تجعل الكاتب مُرهفا ومُتحمّسا للدّفاع عن قضيّة، وقضيّتنا الأن هي البشريّة، أعيش بالقلم، وأحيا على الورق وأزرار الكيبورد، أرى أنّ هذه العزلة مدعاة للتَأمّل، والتّوحّد مع الذّات، والكتابة مهمّتها الانتصارُ للحياة"<sup>13</sup>

بينما يستمر العالم في مواجهته لحاصد الأرواح، ومُتّخذا الحجر الصّحّيّ تدبيرًا وقائيًا لخنق الوباء، لم يجد الكُتّاب العرب بُدًّا من البقاء في منازلهم، غير أنّهم ينفذون من الحجر المنزلي بما تجود به القرائح، فيصدّون ما حمله الكابوس المظلم بنور القلم، الذي لا يزال على مرّ الأزمنة ضمادا فعّالا لجراحات الزّمن. فيكتبون حالة القلق التي استوطنت البيوت، وتداعب موجات الهلع مع الزّفرات الموبوءة، وتُناجي الله مع كل تنهيدة ألم، أو ارتعادة اختناق، فلا يكون البوح بآلام تلك اللّحظات المُنذرة بفقد الأحبّة، إلّا لأقلام الذّاكرة.

ولعلّنا في هذا المقام سنعرض لبعض الكتابات التي نقلت تجربة الحجر، بأقلامها الشّعريّة، مؤكّدة على أنّ الشّعر في تلك الحقبة المريرة، إنّما كان منفذا للأمل، فمن الشّعراء من تحدّث عن هذا الحجر واصفا حرقة البعد، أو لوعة الفقد، أو قمة الخوف من ذلك المجهول خلف الطّرقات الفارغة، أو روى حزن المساجد وغربة أهلها... فعلى سبيل المثال لا الحصر كتب الشّاعر على عبد الكريم كاصد وحشة الشّوارع، وقد خلت من أهلها، وكيف كان الهواء وحيدا، يبثُ في النّفس ذلك الشّعور بالخوف، حتى ذلك الشّهيق الذي يُعطي الجسدَ حقّه من الحياة، قد بات مُرعبا، وهل فعلا لا يزالُ يُمِدّه بما يبقيه حيّا أم العكس؟ فيقول في "رحلة اضطراريّة في شوارع خالية" 14:

هذا الصباح جذبتني الشمس إلى الشارع تركتني وحدي

### بين المسائد المنائد الم أدب الجائحة بين سُلطَة الحَجْر وفُسحة الشّعر؛ قراءة في قصيدة حُزن المآذن للشّاعر عبد الملك بومنجل/د. فايزة بوراس

ومضت

ضاحكة

كان الهواء..

يمسحُ وجهي وبمرّ..

وأنا كالخارج من مستشفىً

أغتسل به..

وهْو يفضِّضهُ الضوء..

أسأله مدهوشاً:

"هل حقّا ثمة ما يقتلني فيك؟"

أيها الهواء

أيها العزيز..

يا روحي الهائمة الأخرى

ويكتُب الشّاعر المغربيّ قلق الحجر، وجلوسه لساعات طويلة في البيت، ولا شيء يؤنسه سوى هذه الكلمات، قائلا:

أجلس الآن قبالة صفّ طويل من السّاعات لمستعادة الصّمت نديمي والقلق كُرسيّ من الإسمنت في شارع مهجور.

6. قصيدة حزن المآذن بين تجلّيات الواقع الموبوء وجماليّة التّصوبر الشّعري:

#### 1.6. التعريف بالشّاعر:

هو الشّاعر والنّاقد الجزائري عبد الملك بومنجل، من مواليد الثّامن والعشرين من يناير1970، بقرية أولاد شوق، بلديّة ذراع القائد، دائرة خرّاطة، ولاية بجاية بالجزائر. تحصّل على شهادة البكالوريا سنة 1889م، التحق بجامعة تيزي وزّو، وتحصّل على شهادة ليسانس عام 1992م، ثمّ الماجستير عام: 1996م، بدأ كتابة الشعر منذ 1987 وفي مطلع القرن الواحد والعشرين، أصدر مجموعته الشعريّة الأولى "لك القلب أيتها السّنبلة".

أستاذ النّقد الأدبي بجامعة محمّد لمين دبّاغين سطيف 2 الجزائر، يديرُ مخبر المثاقفة العربيّة في الأدب ونقده، منذ 2014م، وهو عضو تحرير مجلّة الآداب والعلوم الاجتماعيّة لجامعة سطيف، صدرت له عدّة

چىرىنى بىلىدىن بىلىدىن يەكىلىكىنى بىرىنىنىن بىلىدىن بىرىكىنىسى بىلىدىن بىلىدىن بىلىدىن بىلىدىن بىلىدىن بىلىدىن بىلىكىن بىلىدىن بىل

أعمال (خمسة عشر عملا) في النقد والفكر، منها: جدل الثّابت والمتغيّر في النّقد العربي الحديث (2010م)، مماطلة المعنى في شعر المتنبّي (2010م).. كما له عدّة دواوين شعريّة، منها: لك القلب أيّتها السّنبلة (2000م)، حديث الجرح والكبرياء (2009م)، غربة الشّمس/ فليرحل الظّلام (2020م).

مُفكّرٌ وناقدٌ وشاعرٌ، قد لا يتسع المقام لسرد سيرة متكاملة لما قام به من أعمال، وأبحاث، ولقاءات، وقد اقتصرنا الحديث عن أهمّها، طلبا للاختصار.

#### 2.6. قصيدة حزن المآذن:

هي القصيدة التّاسعة والعشرون من ديوان غربة الشّمس، ص:75-76 وتتكوّن من13بيتا، يقول فها:

ما للمآذنِ في أحداقها الألَمُ تهفو إلينا وقد طافت بها الظُلَمُ وللأذانِ وقد غامتْ بشاشتُهُ للّا رآنا صحونَ البيتِ نلتزمُ؟ تشكو المآذنُ، نشكو مُرَّ فرقتنا يا حَرَّ وجْدٍ نعاني الآنَ، نصطلمُ! يبكي الأذانُ، وتبكي الروحُ وامقةً وتشعرُ الفقدَ عينُ المرءِ والقَدَمُ كنّا نهبُ كسالى نحو مسجدنا ... والجوُّ صحوٌ، ووجهُ الدربِ مبتسمُ فنغنمُ البهجةَ الخضراءَ ناظمةً ... قلبا وصحبا، فشملُ الحبِ منتظِمُ والآن لا الصحبُ جنبي، لا المدى خَضِرٌ... ماذا جرى؟ هل غرابُ البينِ ينتقمُ؟

أبكي طريقا بجنبِ الحيِّ أسلكهُ ... إلى حبيبي الذي في بيته الكرَمُ وأنثرُ الدمعَ أشواقا إلى عظةٍ ... نمتاحُ منها فيوضَ الغيبِ، نغتنمُ أبكي، وتبكي دروب الصمتِ واجمةٌ... لأنّ خطوي بها ما عاد يرتطمُ وللسماء وقد غابت ملامحنا ... عنها، نشيجٌ، وأيمُ الله، يحتدمُ

إِنَّا نحنُّ إِلَى اللُّقيا، إِلَى شُرَفٍ ... نشتامُ منها رحيقَ الوصلِ، نستلمُ

فهل تُرى يجمعُ الأرواحَ باربُّها ... عمّا قريبٍ، ألا ليت الصدى:نَعَمُ!

### 3.6. تجلّيات كورونا في قصيدة حزن المآذن:

لقد تمكن الشاعر من توظيف لغته الرصينة والمتماسكة، من أجل خلق صور شعريّة تتحدّث عن عمق ما تعرّض له المجتمع من تغيّرات أثّرت على أنظمة الحياة، لاسيما فيما يتعلّق بالعزلة الإجباريّة، أو الحجر الصّحيّ، الذي حال دون إقامة ركن من أركان الإسلام القويم جماعة بالمساجد، وكيف أوصدت كإجراء وقائيّ يحفظ النّفس البشريّة، هذه الصّور التي نقلها للواقع الموبوء المأزوم، عبّرت عن عمق المعاناة اليومية، وما ذلك إلّا إبداع يضاف إلى تجربته الشعرية الصّادقة، فبكى المساجد وطريقه إليها، وباح بفيضٍ من الشّوق لما كان يحضره من حلقات الذّكر، ومواعظ المشايخ، كما عقد مقارنة خاطفة بين حال النّاس

يبكون المساجد بعد أن طاف الوباء أرجاء المعمورة، وبين تكاسُلهم في أيّام الرّخاء حيثُ كان الأمن يعمر الأرجاء، وكانت المساجدُ مَشيدة، ليختتم بيت القصيد برجاء له في نفوس الورى الصّدى نفسهُ، ألا ليت الصّدى نعم! وهذا ما سنتفحّصه من خلال "أبياته الشّعريّة، وتشخيص الظّواهر اللّغويّة، من خلال رصد كيفيّة توظيفه للغة بوصفها أداة إبداعه الشّعريّ، ومحاولة استكشاف مجاهل القصيدة، ببيان دلالات بنيها اللغويّة، ومضامينها، ومدى إجادته في الكشف عن مضامينها الجماليّة"<sup>15</sup>

#### 4.6. جماليّات التّصوير الصّوتيّ والموسيقيّ في "حزن المآذن":

#### 1.4.6. البنية الصّوتيّة الخارجيّة للقصيدة:

أ. البحر: اعتمد الشّاعر على بحر البسيط، وهو من أكثر البحور استعمالا بعد الطّويل، ويُعرف بما له من طلاوة، وهو من البُحور المُزدوجة، التي تتكوّن من تفعيلتين، تتكرّران أربع مرّات في شطري البيت. يقول الشّاعر:

وقد وردت الأبيات بعروض مخبونة، وضرب مخبون.غير أنّه التزم وصلا وقافية واحدة مطلقة، خلت من العيوب، فنجدُ الشاعر التزم بها من بداية القصيدة إلى نهايتها (الظُّلَمُ/ نلْتَزِمُ/ نَصْطَلِمُ/ مُبْتَسِمُ/ مُنْتَظِمُ/

يَنْتَقِمُ/ نَغْتنِمُ/ يرتَطِمُ/ يحتَدِمُ/نسْتَلِمُ/ نَعَمُ...)

أمّا الرّويّ فقد اعتمد الميم، ويأتي بيان دلالتها فيما يأتي من البينية الصّوتيّة الدّاخليّة.

#### ثانيا: اللّغة الإيقاعيّة الدّاخليّة للقصيدة ودلالاتها:

#### أ. الجهر والهمس:

|    | الأصوات المهموسة وتكرّرها في القصيدة |    |    |    |    |    |    | صيدة | في الق | کرّرها | ورة وت | ن المج | الأصوان |    |
|----|--------------------------------------|----|----|----|----|----|----|------|--------|--------|--------|--------|---------|----|
| ش  | س                                    | خ  | ح  | ث  | ت  | ۶  | ض  | ز    | ر      | ذ      | ١      | ج      | ب       | ی  |
| 10 | 06                                   | 03 | 14 | 01 | 27 | 18 | 03 | 01   | 22     | 06     | 15     | 10     | 30      | 89 |
| _  | ۵                                    | ك  | ق  | ف  | ط  | ص  | ظ  | ي    | و      | ن      | م      | J      | غ       | ع  |
| 1  | 14                                   | 09 | 15 | 10 | 05 | 06 | 04 | 30   | 24     | 39     | 53     | 55     | 06      | 08 |

استنادا إلى الجدول السّابق يتّضحُ أنّ كفّة الأصوات المجهورة قد رجحت على كفّة المهموسة، وبشيء من التّدقيق يتصدّر الألف الأصوات المجهورة، حيثُ ذُكِر تسعا وثمانين مرّةً، يليه صوت اللّام إذ تكرّر خمسا

وبالمناب والمتخطر والمتحد والم

وخمسين مرّة، وناهيك عن كونه من علامات التّعريف، فقد حمل دلالة الحزن والأسى التي توزّعت بين ثنايا القصيدة (الألم/ نلتزم/نصطلم) كما أنّه يعكس فسحة الرّجاء، والأمل: (اللّقيا/ الوصل/ ليت..)

يليه حرف الميم وقد ذُكِر ثلاثا وخمسين مرّة، وهو صوت مجهور مُتوسّط الشّدة والرّخاوة، ومن دلالاته في القصيدة الحدّة والاضطراب والضّعف، فقد كان الحجر شديد الحدّة على نفوس المؤمنين، يعكسُ اضطراب الأوضاع بمختلف مجالاتها، ويبثُ الوحدة التي تُضعف المرء، فالمرء قويٌّ بإخوانه (الألمُ/ الظُّلم/ واجمة/ ملامح/يحتدم...)

أمّا حرف الباء فتردّد ثلاثين مرّة، وهو حرف جوهريّ احتكالي يتلاءمُ والحالةَ الشّعوريّة للشّاعر الذي يصرُخ ملء أعماقه لوعةَ الفقد، والبعد عن بيوت الرّحمن، ورجاءه المُلِحّ بتغيّر الحال، إلى أحسن ما يُرام، من لقيا الصّحب، واعتمار الدّروب، (يبكي/ غراب/ غابت / نهبُّ/ الدّرب/ صحبا/ الحبّ...)

أمّا الأصوات المهموسة فقد حملت هي الأخرى أسرار المعاناة العميقة التي يشعر بها المُصلّي، وهو يسمع المآذن تناديه لتعقُها عبارة (الصّلاة في بيوتكم) وهذا ما ترجمه حرف التّاء الذي تكرّر سبعا وعشرين مرّة، وهو صوت انفجاريّ، يُخرج معه الهواء وكأنّه محبوسٌ، وقد ارتبط هذا الصّوت ارتباطا مباشرا بتلك الدّلالات، من خلال مجموعة من الكلمات (تهفو/تشكو/غامت/البيت/تبكي/ينتقم/غابت..)

تليها الهمزة، ومن ثمّ الهاء التي تكررت أربع عشرة مرّة، ومعلوم أنّها صوت رخو مهموس، عند النّطق به يصل المزمار منبسطا دون أن يتحرّك الوتران، ولكنّ اندفاع الهواء يحدث شيئا من الحفيف يُسمع في أقصى الحلق، وتدلّ الهاء هي الأخرى على ما أراد الشّاعر أن يترجمه من حالة الاضطراب التي يعيشها والنّاسَ، لما آلت إليه الأوضاع، لاسيما حال المساجد، ويدلّ تكرارها على الضّيق، والتّعب الذي اعترى النّفوس، وما يعضّد هذا المعاني، توافق عدد تكرارها مع تكرار الحاء –أربع عشرة مرّة- وهي الأخرى صوت حلقيّ مهموس، ومن الكلمات التي حوت هذين الحرفين (أحداقها/ الرّوح/ الصّحب/ ملامحنا/ الأرواح/ بارءها..)

وممّا قد يفسّر استخدام الشّاعر للأصوات المجهورة أكثر من المهموسة، على الرّغم من فيض الأسى والحزن الذي عبّر عنه،أنّه أراد أن يجهر بصوته معبّرا عن معاناة المصلّين، والحزن الذي اعترى النّفوس، لغربة المساجد وأهلها، كما أنّ استخدامه للأصوات المجهورة يترجم شخصيّته المقاومة، التي تحكي الصّمود وعدم الاستسلام لهذا الوباء، وما حمِله، فإيمانه القويّ بالله يجعله يستشرف الفرج بين غمائم الشّدة. لذا فالجهر لا يعكس بالضّرورة القوّة، والصّلابة، كما ليس شرطا أن يعكس الهمس الضّعف والانكسار.

ب. تكرار الوحدات الصّوتيّة:

عمد الشّاعر من خلال قصيدته إلى تكرار كلمات تساوت صوتيّا أو دلاليّا، ليُشكّل من خلالها جماليّة إيقاعيّة، تزيد من تناغم أطراف القصيدة، وتكشفُ عن حمولات دلاليّة مُتّصلة بما يروم إيصاله.

33

والمناب والمناف والمنا

| _ |                         |                         |                     |
|---|-------------------------|-------------------------|---------------------|
|   | الوحدات الصوتية الفعلية | الوحدات الصوتية الاسمية | اسم القصيدة وترتيها |
|   | نَلْتَزِمُ/ نصطَلِمُ    | الألَمُ/ الظُّلَمُ      | حزن المآذن (29)     |
|   | يبكِي/ تَبكِي           | قلبًا/ صَحبًا           |                     |
|   | ينتَقِمُ/ يغتَنمُ       | مُبْتسِمُ/ مُنتظِمُ     |                     |
|   | يرتَطِمُ/ يحتَدِمُ      | فيوضَ/ دَروبَ           |                     |

تُشكّل الوحدات الصّوتيّة المتكرّرة في القصيدة فضاء إيقاعيّا مسجوعا، يُبرز الحسّ الشّعوريّ المتعالى للشّاعر، ولعلّ أهمّ ما يلفت الانتباه في القصيدة تكرار الوحدات الصّوتيّة الفعليّة التي أكسبت النّصّ الشّعريّ أفقا عكس من خلال دلالته الزّمنيّة التّحول، والتّغيّر، والاضطراب، فكلّ ما حمله زمن الجائحة من تحوّلات، قد تماشى والمشهدَ الشّعريّ الذي رسمه الشّاعر، فأتت الأفعال بما تحمله من معانى التّشاؤم (ينتقم/ يرتطم/ يبكي/ نصطلمُ) مشهدا مُعبّرا عن المُعاناة ومُسبّباتها.

#### 5.6. المستوى التّركييّ:

إنّ دراسة التّراكيب في الخطابات الأدبيّة تعتبر وسيلة ضروريّة للتّعرّف على الخصائص الأسلوبيّة المميّزة لكلّ أديب، وقد أخذ المستوى التّركيبيّ بوصفه مقوّما لغوبًا أهمّيّة في التّراث النّقديّ، لأنّه جعل جُلّ اهتمامه مُنصبًا على الجانب اللّغويّ للنّص الشّعري، فاللّغة هي الأساس الأوّل لدى المهتمّين بحقلي اللّغة والأدب<sup>16</sup>

#### دلالة الأفعال على الزّمن:

| الأفعال المضارعة وتواترها:                     | الأفعال الماضية وتواترها:          |               |
|------------------------------------------------|------------------------------------|---------------|
| تكرّرت الأفعال المضارعة 24 مرةً                | تكرّر الماضي في القصيدة 7 مرّات    |               |
| تهفو/تشكو/ نشكو/ نعاني/ نصطلم/ يبكي/           | طافً/ غامً/ رآنا/كنّا/ جرى/ عاد/   |               |
| تبكي/ تشعر/ نهبُّ/ نغنمُ/ ينتقِمُ/ أبكي/       | غاب/                               | /             |
| أسلكُ/ أنثرُ/نمتاح/ نغتنمُ/ أبكي/              |                                    |               |
| تبكي/يرتطِمُ/ يحتدِمُ/ نحِنُّ/ نشتامُ/ نستلمُ/ |                                    |               |
| يجمعُ.                                         |                                    |               |
| كثرة الأفعال المضارع في القصيدة تحمل           | يدلّ على الثبات، والتّحقّق، ويؤكّد |               |
| معنى استمراريّة الأسى وتجدّده لاسيما وأنّ      | من خلاله على تحقّق الواقع وثباته.  | دلالة تكرّرها |
| الحجر قد استمرّ وامتدّ لفترة طويلة،            |                                    |               |
| فيُفصح من خلال الفعل المضارعة تارة عن          |                                    |               |
| بكاء روحه حرقة لإغلاق المساجد، وفراق           |                                    |               |
| الطّريق المؤدّية إليها، وتارة عن شعوره         |                                    |               |

### وبالمناب والمناف والمناف والمناف والمنافع والمنا أدب الجائحة بين سُلطَة الحَجْر وفُسحة الشّعر؛ قراءة في قصيدة حُزن المآذن للشّاعر عبد الملك بومنجل / د. فايزة بوراس

بالفقد في سائر أعضاء جسده، .

6.6 المستوى الدّلالي: وقد اقتصرت على الحقول الدّلاليّة لعدّة اعتبارات.

#### 1.6.6. الحقول الدّلالية:

the state of the s

إنّ المفردات الشّعريّة تُشكّل الحقل الدّلاليّ من خلال العلاقات التي تربط بعضها ببعض ، وتتحدّد الحقل الدّلاليّ من خلاله المعاني المعجميّة لما يحيط باللّفظ الرئيسيّ من دلالات مُتعالقة، وقد نعرضُ لبعضها كالآتي:

- حقل العاطفة: وتنقسم دلالة المفردات في الحقل إلى قسمين أساسيّين، أوّلهما ما دلّ على الحزن، ومن مفرداته: (الألم/ تشكو/ نُعاني/ يبكي/ تبكي/الفقد/ البين/ أبكي/ نشيجٌ.. ) والثّاني ما دلّ على السّعادة والتّفاؤل:(بشاشته/ صحو/ مبتسم/البهجة/صحبا/شمل الحبّ/ اللّقيا/ الوصل) وفي هذا التّوظيف دلالة على الاضطراب، وحالة التّأزّم التي تُعانيها النّفوس التّواقة لوصل بيوتٍ عُلِّقت بها.
- 🗡 حقل الدّين: يشمل هذا الحقل الدّلاليّ جملة من المفردات الدّينيّة، التي تنطوي على دلالات الانتماء الدّينيّ والرّوحيّ للشّاعر، ومن بين هذه المفردات: (المآذن/ الأذان/ مسجدنا/ عِظة/ الغيب/ايمُ الله/ بارجُها...) ولكلمة الآذان دلالة مباشرة على الدّين الإسلاميّ، كونه يرتبط ارتباطا مباشرا بأحد أعظم أركان الإسلام، متمثّلة في الصّلاة، وفي قول الشّاعر "مسجدنا" حمولة دالّة على الانتماء العقديّ والرّوحي للشّاعر المسلم، الذي اعتصر قلبه المُعلَّق بالمسجد وحلق الذّكر ألما لإغلاقها، طوال فترة الحجر الصِّحِّيّ، ولك أن توزّع هذه التّجربة التي يحكيها على غيره من المسلمين، فهو ينطلق من معاناته الخاصّة ليعبّر عن همّ وهاجس الجماعة. ونجدُه يتقاطع الهمّ مع عديد الشّعراء، على سبيل المثال لا الحصر، مع قول الشّاعر:

هذى المآذنُ.. حَشْرَجَاتُ أذانها نَوْحٌ.. وذا طَلَلُ الصلاةِ خَرَابُ شَلَّ الرُّهَابُ.. مِنَ المُصَلِّينَ.. الخُطَى نَحْوَ المَسَاجِدِ.. أَجْهَشَ المِحْرَابُ واللَّا مِسَاسَ السَّامِريَّةُ.. أَحْيِيَتْ17

← حقل الأعضاء والحواس وما يتّصل بهما: (أحداقها/ عينُ/ القدمُ/ وجه/ قبا/خطوي/ملامحنا/ نشتام/ رحيق..) وقد كان لتوظيفها أن شخّص المعاني لا سيما وأنّه جعل لهذه المآذن أحداقا، ومحيّا، لينقُلها من وضع الجماد إلى وضع الشّخصّ الذي تدُبّ فيه الحياة، يفرحُ للأُنس، وبحزَنُ للقطيعة والهجران، بيّن من خلال ذلك أيضا كيف تتغلغلَ الكآبة في نفسهِ، ونفوس الورى، فأرى بتصويره أمّة

وبالمراز والمقاطع والمتناز والمتاز والمتناز والمتاز والمتاز والمتاز والمتاز والمتاز والمتناز والمتناز والمتاز والمتاز والمتناز والمتناز وا

الأمّة الإسلاميّة الموحِّدَة بطاعاتها، وشعائرِها جسدًا واحدا، وما إن أُصِيبَ فيه عضوٌ حتّى تداعت له سائر الأعضاء حزنا، وألما، لا يُداويه إلّا دعاء صادقٌ للّه الضّار النّافع.

حقل الألوان: وظّف الشّاعر من خلال قصيدته ثلاثة ألفاظ دالّة على اللّون (الخضراء/ خضِرٌ) ولعلّ السّياق الذي أورد فيه اللّفظتين قد أتى للدّلالة على أيام الرّخاء، والسِّعة، والأمن، والعافية، التي كان الإنسان يجهل قيمتها، ولمّا قست الأحوال، واكتسح الوباء البلاد، وفرّق العباد، كانت دلالة الأسود التي وظّفها الشّاعر أصدق وأبلغ، من خلال لفظة (غراب) يقول:

فنغنمُ البهجة الخضراء ناظمةً قلبًا وصحبا، فشمل الحبّ منتظمُ والآن لا الصّحب جنبي، لا المدى خضِرٌ ماذا جرى؟ هل غُراب البين ينتقمُ؟

#### 7.6. المستوى البلاغيّ الفنيّ:

أوّلا: بلاغة الصّور:

| شرحها                                      | تسميتها        | الصّورة                       |
|--------------------------------------------|----------------|-------------------------------|
| أراد الشّاعر من خلال مقاله تشخيص           | استعارة مكنيّة | حزنُ المآذن/ تشكو المآذن/ وجه |
| المعنى، ليمثل شاخصا أمام المتلقّي، فشبّه   |                | الدّرب مُبتسم/ تبكي دروب      |
| المآذن بالإنسان، الذي يحزن، فذكر المشبّه،  |                | الصّمت/ للسّماء نشيج/         |
| وحذف المشبّه به وترك قرينة الحزن للدّلالة  |                |                               |
| عليه                                       |                |                               |
| فالشّكوى/ والبكاء/ والحزن صفات لصيقة       |                |                               |
| بالإنسان، ودلّت كقرينة أنّ العبارة استعارة |                |                               |
| مكنيّة، أراد من خلالها تقريب المعنى        |                |                               |
| المعقول، وتقديمه في قالب محسوس.            |                |                               |

يُنتج أدب الأوبئة نصوصا متفاعلة مع طبيعة الحدث المتفاعل أصلا، والذي يستدعي العقل والفكر والوجدان معا، وكل حواس الأديب في تكوين الفكرة وشحنها، وتمثيل الصورة وتقريبها، لحس جمهور المتلقين، فينتج عن ذلك حالة من الصدق الفتيّ لطبيعة النّص المنتج، وهذا ما رصدناه بالفعل من خلال هذه القراءة الخاطفة، لقصيدة الشّاعر الجزائريّ عبد الملك بومنجل حول وباء كورونا المعاصر، الذي شلّ الحياة الاجتماعيّة بمختلف مجالاتها18

#### 7. الخاتمة:

أدب الجائحة يمثّل حالة إنسانيّة تختزل مشاعر الإنسان المتناقضة، وهاجسه في البقاء، الذي يحكمه الخوف، فيأتى مُعبّرا بلسان الفرد عن أوجاع الجماعة، فأتت اللّغة المِنجليّة في مُجملها ثربّة، واصفة للنّكبة،

ئىرىغىدى يىنىدى بايىلىدى يەركىكى بىرىغىن بىرىغىنىدى يەنسىكى يەركىكىدى بىرىكىدى بىرىكىدى يەركىدى يەركىدىكى يېزىكى

في صورٍ فريدة من إحكام المبنى، لغة، وبلاغة، ليؤدّي المعنى إلى القلوب، فلا يفوتها شيء، من بيان الجائحة وأهوالها، والألم الذي بثّته في قلوب النّاس. وقد أُجمل ما خلصت إليه فيما يأتي:

- ✓ للأدب دورٌ فعّال في التّسجيل اللغويّ والفكري والإنسانيّ، في الآداب الأوروبيّة والعربيّة على حدّ سواء، ولكنّ الآداب العربيّة قد حملت من الثّراء والجمال ما لا تُتيحه لغة في مثل خصوصيّة العربيّة.
  - ✓ الأدبُ خطابٌ توعويّ، يُسهم في محاربة الأوبئة، والحدّ من وقعها على نفسيّة الإنسان.
- ✓ حاول الشّاعر من خلال قصيدته بيان الآثار الكبيرة للحجر الصّحيّ، الذي كان سببا في إغلاق المساجد، والتزام البيوت.
- ✓ عكست قصيدة حزن المآذن وضعا داهم الوطن العربيّ فعصف بنظام الحياة فيه، وأثّر تأثيرا بالغا
  علها.
- ✓ القصيدة المنجليّة شكّلت فضاء إبداعيّا مزج بين جماليّة اللّغة، وجماليّة التّجربة الشّعريّة والشّعوريّة الصّادقة.
- ✓ كانت اللّغة الشّعريّة المنجليّة من السّهل الممتنع، حيث يتمظهر من خلالها أسلوبه البديع في منتهى التّميّز والفنيّة. ليتّضح أنّه ذلك المُبدع الذي لم يُعيِه كدُّ الرّويّة، ولم يكن الغموض عصاه الذي يتوكّأ عليها، وأقول عصاه، لأنّ الغموض عكّاز عجز لا مظنّة إبداع.
- ✓ حملت القصيدة تنوّعا في الحقول الدّلاليّة التي ساهمت في إبراز المضامين التي أراد الشّاعر التّمكين لها.
- ✓ كانت الصّورة الإستعاريّة أحد الصّور البيانيّة التي ساهمت في رسم ظلال المعاني، وتقريب المعقولات في صفة المحسوس، ليمثُل شاخصا أمام المتلقّي، فيكون بذلك أدعى للتّأثير في النّفوس.

#### الهوامش

<sup>\*</sup>كاتب وشاعر إيطاليّ، وأحد أهمّ إنساني النّهضة، لّف عديد الأعمال بما في ذلك ديكاميرون، التي تعني اللّيالي العشر التي تصف انتشار الطّاعون في إيطاليا، حيثُ أغلق أصحاب البلاط أبواب القصر. هذا العمل الأدبي الذي يعتبر الكثيرون أنّه أسّس لفنّ الرّواية، وترك أثره البالغ في تقنيّات القصّ. ينظر المزيد: ektab.com

<sup>1(</sup>تاريخ الآداب الأوربيّة حتى القرن التّاسع عشر)، الدّار العربيّة للكتاب، د ط، تونس، ص: 7 للاستزادة يُنظر: عما حاتم، مدخل إلى تاريخ الآداب الأوربيّة

<sup>\*</sup>جان بابتيست كوزان دي غرانفيل، شاعر فرنسي.

ئىرىغىيى يىكى بالىكىلىرى ئۇراڭىڭىكىرىكى بىرىغانىنى يىكىلى بىلىكىلىكى ئاكىيىسى ئالىرىكى ئۆرىكى ئالىكىلىكى يىكىكى

#### للشّاعر عبد الملك بومنجل / د. فايزة بوراس

\*وطبيب ألماني، وكاتب في مجال الطّبّ

- 2 يُنظر: عبد الوهّاب المسيري، موسوعة الهود والهوديّة والصّهيونيّة، دار الشّرق، دط، مصر، ص: 2
- \*فيلسوف، وكاتب مسرحيّ وروائيّ فرنسيّ ولد في قربة الدّرعان، بالطّارف، من أب فرنسيّ، وأمّ اسبانيّة مصابة بالصّمم، تقوم فلسفته على العبثيّة والتّمرّد
  - \*كاتب برتغاليّ الأصل.
  - \*شاعر وأديب، ومؤرّخ، ولد في معرة النّعمان بسوريا، وُلّي القضاء بمنبج، وتوفّي بحلب.
    - \*كاتب فرنسى من أصول مغربيّة.
- <sup>3</sup>أحمد أبو الحسن ابن فارس، مقاييس اللّغة، تح: عبد السّلام هارون، نشر مكتب الإعلام الإسلامي، قم –إيران-، 1404هـ، ج1، ص: 492.
  - 4يُنظر، محمّد مُرتضى الحسيني الزّبيدي تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من الأساتذة، دت، ج: 06/ ص: 355.
    - 5ُينظر: جمال الدّين محمّد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، ط1، دار الصّادر، بيروت، لبنان، ج2/ ص: 431.
      - 6 أينظر: https://www.ready.gov/ar/pandemic
- <sup>7</sup>رياض حمزة عبّود، عديّ كامل حمّادي، تمثّلات الجائحة في الأدب العربيّ، ألحان السّواجع للصّفدي مثالا، رماح للبحوث والدّراسات، عدد خاصّ، العدد 65 نيسان 2022، ص461.
  - 8نورى الوائلي 2020م، كوفيد رفقا ما لسيفك ينحر؟، موقع بوابة الشّعراء https:// www.poetsgate.com
    - 9 https://twitter.com/Dr\_Ashmawi/status/1242484915913887746
      - 10ينظر: إسماعيل خوشنار 2020م، مجلّة البديل، الإثنين 1جوان، العراق.
    - 11نوري الوائلي 2020م ، طاف الوباء بقاع الأرض، مجلّة المرايا، السّنة الثّانية، العدد: 20، آذار العراق,
    - 12 أبو سليمان الخطّابي البستي، العزلة، تح: ياسين محمّد السّوّاس، دار ابن كثير، ط2، بيروت، ص225.
- <sup>13</sup>ورد هذا الكلام إلى جانب تصريحات آخرين مدحوا أثر العزلة في مقال بعنوان:الزّمن الكورونيّ يفرض مناخات جديدة على الكتّاب العرب" للكاتبة الصّحافيّة داليا عاصم في جريدة الشّرق الأوسط، العدد 15100 ، **10**أفريل 2020".
  - 14 نقلا من صفحته على الفيس بوك

#### https://web.facebook.com/permalink.php?story\_fbid=1348100685399907&id=100005999649566

- <sup>15</sup>حسن عبد الغني الأسدي، بشرى حنون محسن، من مظاهر اللّغة الشّعريّة عند نازك الملائكة في ديوانها (عاشقة اللّيل)، مجلّة الباحث، العدد 9، جامعة كربلاء، كليّة التّربية للعلوم الإنسانيّة، العراق، 1434ه/ 2013م، ص: 559.
  - 16يُنظر: حمزة حمادة، الرّمز الصّوتي، في ديوان أبي مدين شعيب التّلمساني، دراسة دلاليّة، مطبعة مزوار، الوادي، ط1، 2009، ص:10.

#### 17 https://elmaghrebelawsat.dz/2020/03/22

18 حسين عمر دراوشة، أدب الأوبئة وتجلّيات كورونا في سياق نصوص الخطاب الشّعريّ المُعاصر، مقال ضمن: أوراق المجلّة الدّوليّة للدّراسات الأدبيّة، والإنسانيّة، مخبر الموسوعة الجزائريّة الميسّرة، جامعة باتنة1، الجزائر، المجلّد3/ العدد1/ مارس 2021، ص: 17.

#### المصادر والمراجع

- 1. أحمد أبو الحسن ابن فارس، مقاييس اللّغة، تح: عبد السّلام هارون، نشر مكتب الإعلام الإسلامي، قم –إيران-، 1404هـ
  - 2. إسماعيل خوشنار 2020م، مجلّة البديل، الإثنين 1جوان، العراق.
  - 3. جمال الدّين محمّد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، دار الصّادر، بيروت، لبنان ط1.
- 4. حسن عبد الغني الأسدي، بشرى حنون محسن، من مظاهر اللّغة الشّعريّة عند نازك الملائكة في ديوانها (عاشقة اللّيل)، مجلّة الباحث، العدد9، جامعة كربلاء، كليّة التّربية للعلوم الإنسانيّة، العراق، 1434هـ/ 2013م
- حسين عمر دراوشة، أدب الأوبئة وتجلّيات كورونا في سياق نصوص الخطاب الشّعريّ المُعاصر، مقال ضمن: أوراق المجلّة الدّوليّة للدّراسات الأدبيّة، والإنسانيّة، مخبر الموسوعة الجزائريّة الميسّرة، جامعة باتنة1، الجزائر، المجلّد3/ العدد1/ مارس 2021.

### بريس حديستند تنديس النشائيس بالشند بسيس سيال الشهر؛ قراءة في قصيدة حُزن المآذن أدب الجائحة بين سُلطَة الحَجْروفُسحة الشّعر؛ قراءة في قصيدة حُزن المآذن للشّاعر عبد الملك بومنجل/د. فايزة بوراس

- 6. حمزة حمادة، الرّمز الصّوتي، في ديوان أبي مدين شعيب التّلمساني، دراسة دلاليّة، مطبعة مزوار، الوادي، ط1، 2009.
- 7. رباض حمزة عبّود، عديّ كامل حمّادي، تمثّلات الجائحة في الأدب العربيّ، ألحان السّواجع للصّفدي مثالا، رماح للبحوث والدّراسات، عدد خاصّ، العدد 65 نيسان 2022.
  - 8. عبد الوهّاب المسيري، موسوعة الهود والهوديّة والصّهيونيّة، دار الشّرق، مصر، دط، دت.
  - 9. عمار حاتم، مدخل إلى تاربخ الأداب الأوروبيّة (تاربخ الآداب الأوروبيّة حتى القرن التّاسع عشر)، الدّار العربيّة للكتاب، تونس، دط.
    - 10. محمّد مُرتضى الحسيني الزّبيدي تاج العروس من جواهر القاموس، تح: مجموعة من الأساتذة، دط، دت.
      - 11. نوري الوائلي 2020م ، طاف الوباء بقاع الأرض، مجلّة المرايا، السّنة الثّانية، العدد: 20، آذار العراق.
        - 12. نوري الوائلي 2020م، كوفيد رفقا ما لسيفك ينحر؟، موقع بوابة الشّعراء.
- 13. ورد هذا الكلام إلى جانب تصريحات آخرين مدحوا أثر العزلة في مقال بعنوان:الزّمن الكورونيّ يفرض مناخات جديدة على الكتّاب العرب"
  للكاتبة الصّحافيّة داليا عاصم في جريدة الشّرق الأوسط، العدد 15100 ، 10أفريل 2020"
- 14. https://twitter.com/Dr Ashmawi/status/1242484915913887746
- 15. https://web.facebook.com/permalink.php?story\_fbid=1348100685399907&id=10000599964956
- 16. https://www.ready.gov/ar/pandemic
- 17. https://elmaghrebelawsat.dz/2020/03/22
- 18. www.poetsgate.com https

مجلة إحالات المجلد 06 عدد خاص مارس 2024