ظاهرة الانزياح الاستعاري في الشعر الجزائري ديوان زهرة الدنيا للشاعر عاشور فني أنموذجا
The Phenomenon of Metaphorical Deviation in Algerian Poetry:
Zahrat Al-Dunya's Diwan of the Poet Ashour Fani as a Model

 $^{1*}$ لیلی حملاوي  $^{1*}$  أ.د رابح ملوك

1.hamlaoui@univ-bouira.dz جامعة آكلي محند أولحاج البويرة rabahmelouk@hotmail.com

تاريخ الاستلام: 2021/05/01 تاريخ القبول: 2021/07/27 تاريخ النشر: 2021/12/23

#### ملخص:

تعد الاستعارة ركيزة الانزياح و هي في الأصل صورة بلاغية مرّ مفهومها بتاريخ طويل قبل أن يستقر على تعريف محدد، و الحقيقة أن الاستعارة لم يتطرق إليها البلاغيون العرب فقط، بل تفطن إليها كذلك النقاد الغربيون و عدّوها انزياحا من بينهم 'جون كوهن' ، فالاستعارة عنده صورة من الصّور الفنيّة الّتي يحدّد بما الانزياح، و قد عرفت عند الكثير من الغربيين من أرسطو إلى نقاد يومنا هذا بنظرة خاصّة.

و الهدف من هذا البحث هو الكشف عن مواطن الجمال التي يحققها الانزياح الاستعاري في النص الشعري الجزائري للشاعر عاشور فني، باعتبار الاستعارة سمة من سمات اللغة الشعرية و ذلك لما تضفيه على الخطاب الشعري من غموض و إبحام يمده بمجالات واسعة من التأويل.

اتخذ هذا البحث ديوان زهرة الدّنيا مجالا للتّطبيق متبعين في ذلك أسلوب الوصف و التحليل الذي نتوصل من خلاله إلى بعض النتائج منها:

<sup>ً</sup> المؤلف المرسل: ليلى حملاوي

-تعدّد مفاهيم الانزياح لكن معظمها تتفق على أنّ الانزياح خرق لقانون اللّغة العاديّة و خروج عن المألوف.

- تعدّ الاستعارة من أهم الانزياحات الاستبدالية.

- ديوان زهرة الدنيا يزخر بصور فنيّة جاءت مثقلة بالاستعارات و هذا ما أضفى عليها جمالا فنيّا خاصا.

كلمات مفتاحية: الاستعارة - الانزياح - الخطاب الشعري - الظاهرة - الجمال.

#### **Abstract**

A metaphor is the pillar of deviation, and it is originally a figure of speech whose concept went through a long history before settling on a specific definition. In fact, the metaphor was not only mentioned by the Arab rhetoricians, but also by Western critics, including John Cohen, who considered it a deviation. For him, the metaphor is one of the artistic images in which deviation is determined, and it has been known to many Westerners, from Aristotle to today's critics, with a special view.

The following study aims to uncover the aesthetics that metaphorical deviation achieves in the Algerian poetic text of the poet Ashour Fani, considering the metaphor as a feature of the poetic language; because of the ambiguity it gives to the poetic discourse that makes it accept many interpretations.

This study selected the Diwan of Zahrat Al-Dunya as a field of application, and adopted the method of statistics and analysis through which some results were reached, including:

- There are many definitions of deviation, but most of them agree that deviation is a violation of the law of ordinary language and a departure from the norm.
- Metaphor is one of the most important substitution deviations.
- The Diwan of Zahrat al-Dunya is full of artistic images that is rich of metaphors and this is what gave it a special artistic beauty.

Keywords: metaphor, deviation, poetic discourse, phenomenon, beauty.

1. مقدمة:

الانزياح ظاهرة كونيّة قبل أن تكون أسلوبيّة، فمنذ أن حلق الله الكون وقال له: "كن" وهو في تغيّر وتطوّر مستمر، حيث مسّت هذه الظّاهرة كلّ جوانب الحياة الفكريّة، العلميّة والأدبيّة، إذ عرفَ الانزياح عند النّقاد وتأسّس عند الأسلوبيين الّذين يرون أنّه خرق للكلام العادي باستعمال المبدع أو الشّاعر مفردات وتراكيب يخرج بها عن المألوف، وبهذا يكون الانزياح فاصلا بين الخطاب العادي والخطاب الأدبي الفيّي.

و الاستعارة تمثل بشكل كبير هذا الفاصل، حيث تعنى بالابداع الفني، و هدفها صياغة قوانين و صور تتضافر لتمنح النص الأدبي جمالية و خصوصية، وبما أن الشعر يعد من أهم فنون الابداع الأدبي، فقد حظيت الاستعارة بقيمة جمالية خاصة في هذا الفن.

إن اللّغة عبارة عن عملة ذات وجهان، وجه ظاهري يتمثل في الكلام و صورته الألفاظ أو التشكيل اللغوي، و وجه باطني يتمثل في المعنى الخفي أو الجوهري، كما يقول بلومفيد «أنّ اللّغة صياغة لوسائل التّعبير عن الأشياء لدى الإنسان و ليست تكوينا لمعرفته بما و هو الأساس الذي يقوم عليه التحليل الدلالي» (زوين،1982، 88)و قد وقع اختيارنا لهذا الموضوع بسبب حداثة مصطلح الانزياح الذي يحدث التّميز في شعر عاشور فني ويستقطب المتّلقي و يفتح أمامه باب التّأويل و القراءات المتّعددة، وقسمنا هذا البحث إلى عناصر بدءا بالتّعرف على مصطلح الانزياح لغة و اصطلاحا ثمّ التّأصيل له من خلال عنصر جذوره التّاريخية بعدها انتقلنا إلى تحديد بعض المعايير التي تحدد الانزياح ثم أدرجنا عنصر خلال عنصر جذوره التّاريخية بعدها انتقلنا إلى تحديد بعض المعايير التي تحدد الانزياح ثم أدرجنا على الانزياح الاستعاري الذي ركزنا فيه على الاستعارة التي تعد أقوى الصّور البّلاغية التي تضفي جمالا على النّص الأدبي وتحقق شعريته.

أمّا الهدف المنشود من هذه الدّراسة هو الرّغبة في الكشف عن أسرار هذا الموضوع وأهمّيته وانعكاساته خاصة على الجال الأدبي، باعتبار الانزياح أهم عنصر يشكّل جماليّة النّصوص خاصة الشّعريّة المعاصرة منها، وهذا ما دفعنا للتّساؤل: كيف تنزاح اللّغة الشّعريّة عن اللّغة العاديّة ؟ وكيف تحقق الاستعارة باعتبارها انزياحا جمالا في النص الشعري ؟

و قد انتهجت في هذا البحث منهجا وصفيا تحليليا خاصة في الجزء التّطبيقي منه، فاتبّعت مواطن الاستعارة في ديوان زهرة الدنيا قمت بوصفها، و بتحليل استعارة تصريحية على سبيل المثال موضحة دلالتها و أثرها الجمالي في القصيدة

#### 2. مفهوم الانزياح وجذوره التاريخية

#### 1.2 مفهوم الانزياح

#### -لغة:

جاء في لسان العرب لابن منظور في مادة (رَبَحَ) « رَاحَ الشّيء يَرْيَحُ رَيُحًا ورُيُوحًا ورَيُحَانًا وانزاح: ذهب وتباعد، وأزحتُهُ وأزاحَهُ غيره، وفي التّهذيب: الزَّرَيحُ: ذهاب الشيء، وفي حديث كعب بن مالك: رَاحَ عتي الباطل أي: زال وذهب، وأزَاحَ الأمر: قضاه» (ابن، د.ت، ص470) ونفس المعنى في تاج العروس من جواهر القاموس لمرتضى الزبيدي: فزاح الشّيء إذا بَعُدَ وذهب (الزبيدي، 2005، ص75) . أمّا في مقاييس اللّغة لابن فارس: « (زَيَحَ) هو زوال الشّيء وتنحيه، يقال: زَاح الشّيء يَزيحٌ إذا وهب، وقد أزحت علّتهُ فزاحت وهي تزيح» (أحمد، 2002، ص79) و (زَيَحَ) في أساس البلاغة ورد بمعنى « أزاح الله العلل، وأزحتُ علَّتهُ فيما احتاج إليه، وهذا ثمّا تنزاحُ به الشكوك عن القلوب» (الزمخشري، 2003، ص73) من خلال هذه التّعريفات نخلص إلى نتيجة كشفه أزاح: أبعده وأذهبه» (معلوف ،2003، ص314) من خلال هذه التّعريفات نخلص إلى نتيجة مفادها أنّ الانزياح في اللّغة يتمحور حول معنيين: تباعد وذهب.

#### - اصطلاحا:

أمّا إذا عدنا إلى التّعريف الاصطلاحي للانزياح فلا بدّ أن نستعرض آراء الأسلوبيين الّذين جعلوا من الأسلوب ظاهرة لا تخرج عن مفهوم الانزياح من بين هؤلاء "تودوروف" الّذي ينظر إلى الأسلوب اعتمادا على مبدأ الانزياح فيعرّفة: « بأنّه لحن مبرر» (المسدي، 2006، ص82)أي: أنّ صاحب النّص يتعمد الخطأ في كتاباته لضرورة ما قد تكون شعريّة أو لغويّة أو فنيّة، وبالأحرى أن يكون عارفا بقواعد النّحو، أمّا "ليوسبتزر" فالأسلوب عنده «انحرفا فرديا بالقياس إلى قاعدة ما» (كوهن، 1986،

ص16) بمعنى أسلوب خاص بالذّات المبدعة عن طريق انحرافها عن اللّغة العاديّة، وفقا لقوانين أو معايير يتعدّد بما هذا الانحراف، والّتي سنتطرق إليها في ثنايا هذا البحث.

ولأنّ اللّسانيات تدرس اللّغة العاديّة فإنّ "بيير جيرو" يذهب إلى أنّ «الأسلوب انزياح لساني يتناسب مع بعض الانحراف عن القاعدة» (جيرو، 1994، ص 84) ، ويرى "خليل الموسى" أنّ «الانزياح هو حرق للقواعد وحروج على المألوف، وهو احتيال من المبدع على اللّغة النّتريّة لتكون تعبيرا غير عادي عن عالم عادي، أو هو اللّغة التي يبدعها الشّاعر ليقول شيئا لا يمكن قوله بشكل آخر، وهذا يعني أنّ الانزياح يتم بابتعاد لغة الشّعر عن لغة النّثر» (الموسى، 1991، ص99) وهذا الرأي يتّفق والآراء السّابقة في كون الانزياح حرق للّغة العاديّة أو حروج عمّا هو مألوف في اللّغة النثريّة، إضافة إلى أنّ هذا الحرق يخلق فجوة بين لغتي الشّعر والنّشر.

بما أنّ اللّغة العاديّة عجزت عن التّعبير عن الأحاسيس والمشاعر قام الشّاعر بالاحتيال على هذه اللّغة وكسر قيودها وقواعدها التي أعاقت إبداعه بخلق لغة جديدة قادرة على تصوير الأشياء العاديّة بأساليب فنيّة غير عاديّة (الانزياح) ومن هنا يمكن القول إن: الانزياح إبداع.

لكن "ريفاتير" دقّق أكثر مفهوم الانزياح إذ يقول: «الانزياح يكون خرقا للقواعد حينا ولجوءا إلى ما ندر من الصيغ حينا آخر» (المسدي، 2006، 2006) "فريفاتير" يؤكّد أنّ الانزياح هو خرق لقواعد اللّغة وأضاف صورة أخرى للانزياح المتمثلة في صيغ جديدة و نادرة الاستعمال «فأما في حالته الأولى فهو من مشمولات علم البلاغة[...]، وأمّا في صورته الثّانيّة فالبحث فيه من مقتضيات اللّسانيات بعامة والأسلوبيّة بخاصّة» (المسدي، 2006، ص82)

إلاّ أنّ "جان كوهن" هو أوّل من نظّر للانزياح إذ يرى أنّ الشّعر « انزياح عن معيار هو قانون اللّغة فكلّ صورة تخرق قاعدة من قواعد اللّغة أو مبدأ من مبادئها »(كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص6)

## 2.2 الجذور التاريخية للانزياح

قد يتبادر إلى الذّهن أنّ الانزياح كمصطلح واكب ظهوره بزوغ حركات التّحديد في الشّعر العربي إلاّ أنّه كفكرة ضارب في تاريخنا، ومواكب لحركة الإبداع الأدبي منذ العصر الجاهلي.

والانزياح عند الشّعراء الجاهليين تجسّد من خلال نظرة هؤلاء إلى الشّعر حيث ميّزوا بين لغة الحديث اليومي ولغة الشّعر بذوق فطري، واعتبروا لغة الشّعر مستنبطة من لغة العالم الآخر ( الجن)، والمؤكد أنّ نظرتهم إلى شياطين الشّعراء تبرهن على فكرة وجود واد كثير الجن يلهم الشّعراء قول الشّعر مثل: وادي عبقر (ويس، 2002، ص127)

ومن الإشارات الّتي تتضمّن فكرة الانزياح قول حسّان بن ثابت:

لا أسرق الشّعراء ما نطقوا بل لا يوافق شعرهم شعري

هذا يعني أنّ "حسّان" تفرّد في شعره عن سائر شعراء عصره من كلّ الجوانب الشّعريّة، وخرج عن المألوف عندهم . (ويس، الانزياح في التراث النقدي البلاغي، 2002، ص13)

وها هو الفرزدق في العصر الأموي كانت تروى على مسامعه الأشعار فيحكم على الجيّد والرديء منها، حيث ينظم أبياتا يقول فيها:

مستقبلين شمال الشام تضربنا بحاصب كنديف القطن منثور على عمائمنا يلقى وأرجلنا على زواحف تزجي مخها رير

وقد اعترض عبد الله بن إسحاق النّحوي على هذا البيت فقال: "أسأت إنمّا هي رير، وكذلك قياس النّحو" أي: أنّ الفرزدق خرج عن القياس النّحوي، وكأنّه تعمّد هذا الخروج لأنّ القياس لم يؤدّ أو لم يبلّغ الغرض الذي يريده، ومن ثمّ كان "على أبي إسحاق" أن يسوّغ لا أن يخطّئ (ويس، الانزياح في التراث النقدي البلاغي، 2002، ص13) ومن ناحية أخرى لا نستغرب من موقف "بن أبي إسحاق" لأنّه والنّحاة من أمثاله حرصوا دائما على الحفاظ على المستوى المثالي (العادي) للّغة.

ومن خلال استعراض أشعار هؤلاء الشّعراء يتبيّن أنّ كلّ واحد منهم كان يحاول أن يجد لنفسه أسلوبا خاصّا يتميّز به عن أقرانه من الشّعراء، أو بالأحرى طريقة يخرج بها عمّا هو مألوف، ولكن إذا كانت هذه بذور الانزياح عند هؤلاء الشّعراء، فكيف تنبّه إليه النّقاد إذاً ؟.

انتباه النّقاد للانزياح كان من خلال إقامة مفاضلات بين الشّعراء، ومن ذلك ما يروى عن مفاضلة "الأصمعي" بين "بشار بن برد" و"مروان بن أبي حفصة" حيث مال "الأصمعي" إلى "بشار"

باعتباره أتى بالجديد في شعره، ومروان سلك نهج القدماء فقال: «لأنّ مروان أخذ بمسالك الأوائل سلك طريقا كثر سلاّكه، فلم يلحق بمن تقدّمه، وإنّ بشارا سلك طريقا لم يسلكه أحد، فانفرد به، وأحسن فيه» (ويس، الانزياح في التراث النقدي البلاغي، 2002، ص18)

ويقارن الخطابي بين "امرئ القيس" و"النابغة" (ويس، الانزياح في التراث النقدي البلاغي 2002، ص18) في وصفهما للّيل، فيخلص إلى أنّ أبيات "امرؤ القيس" فيها من ثقافة الصّنعة وحسن التشبيه وإبداع المعاني ما ليس موجودا في أبيات "النابغة"، فأضحت المفاضلة بين الشّعراء تركّز على مسألة الإبداع الفني، وحسن السّبك، وابتداع المعاني، ممّا يؤكّد أنّ الانزياح وإن كان كمصطلح غير معروف عند العرب، ولكن كفكرة نلاحظ ذلك الإدراك المبكّر له.

النّحاة والبلاغيون اهتموا أيضا بقضية الانزياح، إذ كانت مثاليّة اللّغة في مستواها العادي والانحراف عنها الشّغل الشّاغل عند كلّ منهما، وكانت وسيلة ذلك تتمثّل في التقديم والتّأخير في ظلّ مبدأ يرى إمكانيّة الانصراف عن ظاهر العبارة إلى تقديم باطن، أو بالأحرى صورة تقديريّة أكثر مثاليّة وحضوعا للقواعد (هذا بالنّسبة للنّحاة)، كما نجدهم عدّوا عملية التّقديم نوعا من ردّ العبارة إلى أصلها، بالإضافة إلى ذلك فالبحث عن مثاليّة اللّغة لم تقتصر على النّحاة وحدهم بل شاركهم في ذلك اللّغويون الّذين حرصوا على مثاليّة اللّغة في جانبها الدّلالي، وما وضع المعاجم والبحث في دلالات الألفاظ ومحاولة تخصيص كلّ لفظ بمدلول معيّن إلاّ محاولة للحفاظ على اللّغة في مستواها العادي (راضي، 2003).

إذا كان اهتمام النّحاة واللّغويين منصبًّا على رعاية الأداء المثالي، فإنّ وجهة البلاغيين غير ذلك «حيث أقاموا مباحثهم على أساس انتهاك هذه المثاليّة والعدول عنها في الأداء الفتي» (المطلب، 1994، ص269) ، هذا يعني اهتمامهم بانزياح اللّغة عن النّمط العادي مثال ذلك « نص الزمخشري حول قوله تعالى " قل لو أنتم تملكون خزائن رحمة ربي..." سورة الإسراء الأية :100، كيف حرص النّحاة على تقدير فعل يعقب (لو) لأنّ حقها أن تدخل على الأفعال [ والتّقدير كان " لو تملكون تملكون "] وفي الوقت الذي وقف فيه البلاغيون عند ظاهر التّركيب ليسجّلوا الأثر المترتّب على سقوط الفعل الأوّل حيث

برز الكلام في صورة المبتدإ والخبر (أنتم تملكون) فأفاد الاختصاص وأنّ النّاس هم المختصون بالشّخ المتبالغ» (راضي، 2003، ص209) ، ولكن هل هذا يعني أنّ البلاغيين أهملوا المستوى العادي للّغة .

صحيح أنّ البلاغيين وجهوا اهتماماتهم وجهودهم لدراسة المستوى الفنيّ المنحرف عن اللّغة، إلا أنّ هذا لا يعني إنكارهم للمستوى المثالي الّذي أقامه النّحاة ومن تبعهم من اللّغويين ذلك أخم « جعلوا منه مرآة ينعكس عليها انحراف المستوى الفنيّ، ومعيارا يقيسون إليه مقدار هذا الانحراف» (راضي، منه مرآة ينعكس عليها انحراف المستوى الفنيّ، ومعيارا يقيسون اليه مقدار هذا الانحراف» (راضي، 2003، ص ص 200،210) ، « بل إنّ ذلك يؤكّد إدراكهم لتحققه» (المطلب، 1994، ص 112) من خلال هذا الكلام يتضح أنّ البلاغة تركّز على صورة الكلام الفعليّة حتى وإن كان يحتوي على نقص أو انحراف فهذا لا يجعلها ترفضه، لأنّ أكثر ما يهمّها هو الأداء الفنيّ، على العكس من ذلك يحاول النّحاة إرجاع الكلام إلى مستواه المثالي، وإن لم يتأتّ له ذلك يقوم بتقدير ذلك الكلام.

بالإضافة إلى ما سبق حرص البلاغيون دائما على التذكير بالمستوى العادي للغة والتنبه له في مثل قولهم: أصل المعنى، أصل الكلام، رعاية الأصل، وهو في نظرهم بالرّغم من ذلك يخلوا من أيَّ قيمة فنية ويعد مبحث علم المعاني في البلاغة العربيّة أساسا لرعاية المستويين معا، لأنّ فيه يطابق اللّفظ مقتضى الحال ممّا يدخل في المستوى العادي، كالإعلال والتّصحيح، والإعراب، أمّا أبواب المعاني فيمتنع فيها إجراء الكلام على الأصل، وهي أبواب تقوم على أساس العدول في اللّغة، وكانت وسيلة البلاغيين في معظم هذه الأبواب هو التّقديم والتّأخير، التّذكير والتّعريف ... (المطلب، البلاغة و الأسلوبية، 1994، ص 125)

أمّا عند الغرب فمصطلح الانزياح حديث النّشأة متأخر في الظّهور إلا أنّه كمفهوم ضارب في التّاريخ، إذ تمتد أصوله إلى "أرسطو"، وإلى ما تلا "أرسطو" من بلاغة ونقد، أمّا "أرسطو" فيرى أنّ « لغة الشّعر هي غير لغة التّخاطب [...]، ويرى أنّ للشّاعر الحق أن يستعمل لغة خاصّة بعيدة عن اللّغة الشّائعة » (طاليس، د.ت، ص61).

يرى "أرسطو" أنّ للشّاعر الحق في استخدام الألفاظ الأجنبيّة الغريبة بل أن يخترع ضروب تمثيل ومجازات، واللّغة في الشّعر عنده ينبغي أن تكون واضحة، ولكن شريطة أن لا تكون مبتذلة، وإن جاءت غريبة فيحب أن يتوفّر فيها عنصر مهمّ وهو أن تكون مفهومة، فلغة الشّعر إذا لا هي غريبة ولا

هي مبتذلة دارجة، أمّا لغة القول فتكون أكثر وضوحا كلّما تألفت من ألفاظ دارجة، وإذا استخدمت ألفاظ غريبة عن الاستعمال الدّارج تكون حينئذ نبيلة بعيدة عن الابتذال، والمقصود بالكلمات الغريبة: هي الأعجميّة والجحاز، ولكن الكلام إذا تكوّن من كلمات من هذا النّوع يكون إمّا ألغازا أو أعجميا، ففي حالته الأولى إذا تركّب من مجازات، أمّا في حالته الثانيّة إذا تألّف من كلمات، وماهية اللّغز حسب "أرسطو" هي أنّه يتركّب من ألفاظ لا تتّفق مع بعضها البعض إلاّ أنّما تؤدّي معنا صحيحا، وذلك يتأتى باستعمال مجازات (طاليس، د.ت) ، وهنا "أرسطو" يعني بطريقة أو بأخرى الانزياح الذي يميّز بين اللّغة المألوفة، واللّغة غير المألوفة.

وأمّا ما تلا "أرسطو" من البلاغة نجد كوينتليان (ت 290م) قد شبّه الخلاف بين الّلغة الأدبيّة واللّغة العاديّة، بالرّوح التي تميّز الكائن الحي من الميّت، وهذا ما ذهب إليه "تودوروف" في إشارة منه إلى أكثر النّظريات انتشارا، والّتي تعود إلى "كوينتليان" فحاولت أن تجد في الصّورة ذلك الخرق للقواعد اللّسانية (ويس، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص82)، وهي النّظريّة الّتي أشار إليها "جان كوهن" في كتابه "بنية اللّغة الشعريّة"، وفي سياق حديثه عن الصّورة يقول: «عرفت البلاغة الصّورة البلاغيّة منذ القديم معتبرة إيّاها طرقا في الكلام بعيدة عن الطّرق التي تعتبر طبيعيّة وعاديّة أي: اعتبر عامرة انزياحات لغويّة، ويمكن لمجموع وقائع الأسلوب أن تنضوي تحت تسمية ملائمة تتمثّل في كلمة اعتبرتما انزياحات لغويّة، ويمكن لمجموع وقائع الأسلوب أن تنضوي تحت تسمية ملائمة تتمثّل في كلمة صورة» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص43) هذا يعني أنّ البلاغة القديمة نظرت إلى الصّورة البلاغيّة على أخّا كلام عن الطرق الطبيعيّة والعاديّة .

أمّا في القرون الوسطى فقد كان جاريا أنّ الكاتب في حالة لم يعط اللّغة الشّائعة صبغة شخصيّة فإنّه يجب عليه الخلود للصّمت على اعتبار « أنّ الفرد لا يوصف» (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص83) أي: على الكاتب أو المؤلّف أن يعطي أسلوبه الخاص لمسة خاصّة لكي لا يؤول إنتاجه الأدبي إلى الجمود، وحسّ الكاتب إلى الصّمت والنّسيان.

وفي عصر "الباروك" ظهر مصطلح بلاغي « يستعمل الكلمات استعمالا [وهو ما يسمى] باللّحن بالكلمات(catahresis) ، وهو المصطلح الذي نقله "جون هوسكينز" عام 1599م إلى

الإنجليزية بمعنى سوء الاستعمال ... (abuse) ورأى في بيانه أنّه جملة متوتّرة (أكثر بعدا من الاستعارة) واستشهد عليه بقول "سيدني" في (أركاديا) (صوت جميل على مسامعه)، فهذا مثال لمصطلح بصري طبّق على السّمع تطبيقا منحرفا» (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص83) ، والملاحظ من خلال هذا المثال هو سوء استعمال كلمة جميل، فهي خاصة بالمرئيات، ولا علاقة لها بالأصوات أو السّمع، وهذا ما يعدّ خرقا لما هو مألوف، فنقول الصّوت عذب المسامع وليس جميل عليها . (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص83)

ومن خلال كلّ هذا يتبيّن أنّ الغرب ومن القرون الوسطى تبنّوا فكرة الانزياح من خلال التّمييز بين اللّغة الشّائعة والمتداولة، واللّغة الأدبيّة.

وإذا كانت القواعد الكلاسيكيّة ثابتة وترفض الخروج عنها فإنّ "الأب ديبو" انتقد تلك القواعد ورأى أنّ الخروج على القانون، وعدم الالتزام به هو الجوهري في كلّ فن، وعلى هذا الأساس يرى "درايدن" (ويس أ.، 1700.1631) أنّ الالتزام بالقواعد الكلاسيكيّة ما هو إلاّ فقر في الحبكة وضيق في الخيال (ويس أ.، الانزياح من منظور الدؤاسات الأسلوبية، 2005، ص84)، ممّا يدلّ على أنّ الكلاسيكيّة قد قيّدت إبداع الكاتب وجعلت خياله ضعيف، وحدّت من موهبته، ممّا يجعل أدبه عقيما.

ومع الرّومانسيّة نلقى "ووردزورث" و "كولريدج" قد عملا« بأشكال متنوّعة متبادلة على جعل اللّغة غريبة، وكان أحدهما يسعى إلى خلع الغرابة على المألوف، في حين يسعى الآخر إلى جعل المدهش اليفا، وكلّ حركة جاءت بعدها كان لها ذات الخطّة: أن تزيل كل استجابة آليّة، وأن تروّج لتجديد اللّغة، وأن تسعى إلى إدراك أرهف» (وارين، 1987، ص256) فبما أنّ الرّومانسيّة جاءت ثورة على المذهب الكلاسيكي وبالأخص على قواعده، فهي بذلك حاربت كلّ قانون أو قاعدة تقف في وجه الإبداع وحررّت الشّعر من الجمود فأصبح تعبيرا عن المشاعر القويّة، وإن صحّ التّعبير تحطيم قواعد اللّغة العاديّة إلى لغة إبداعيّة فنيّة .

وحاول المحدَثون وعلى رأسهم الرّومانسيين التّخلص من البهرج البالي الذي كانت تنشده البلاغة القديمة والصّور عاديّة الاستعمال الّتي كانت تتمسك بها الكلاسيكيّة، ومن هنا جاءت «كلمة "هيجو"

لنحارب البلاغة [والّتي] ليس لها معنى آخر، إنّه يشنّ الحرب على البلاغة المتحجّرة وعلى أشكالها الجاهزة التي ترهق اللّغة بدون طائل، ولا يقصد تلك البلاغة الحيّة الفعّالة التي لن يكون هناك شعر بدونها » (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص45) "هيجو" في هذه الكلمة لا يحارب البلاغة الّتي انتشرت مع الرّومانسيين، والّتي سمّاها البلاغة الحيّة والتي لا تعيق إبداع الشّاعر، وإنّما العكس تمدّه بالوسائل التي تساعده على التّعبير عمّا يختلج في نفسه.

والمتتبّع لتاريخ الانزياح عند الغرب يصطدم بمقولة "بوفون": « الأسلوب هو الرّجل» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص16) فقد أوّلت هذه العبارة في الاتجّاه الذي يعدّ الأسلوب انزياحا، فإنّ الكاتب إذا فرض أسلوبه الخاص على نصوصه يكون قد فرض على اللّغة العاديّة أن تنزاح على القواعد التي كانت عليها وبفضل هذه المقولة وتطوّرها غدا الانزياح نظريّة في الأسلوب حسب رأي "جورج مونان"، وقد حمّلته مقولة "بوفون" عدّة معاني من بينها معنى لا يمكن تجاوزه وهو « أنّ الأسلوب سمة شخصيّة في استعمال اللّغة لا يمكن تكرارها، وهو معنى لا يزال بعض النّاس يعبر عنه بقوله إنّ الأسلوب كبصمات الأصابع لا يصطنع ولا يزيّف» (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، كبصمات الأسلوب سمة متعلّقة بذات الشّخصيّة في استعمالها للّغة، والتّلاعب بها، فكل كاتب يتميّز وينفرد بأسلوبه الخاص، فمن غير الممكن أن نجد أسلوبا واحدا عند كاتبين مختلفين، لذلك يمكن تشبيهه ببصمات الأصابع المتمايزة بحيث لا تقبل الزيف والاصطناع.

وهناك من يرى « أنّ "فاليري" (1946.1871) هو أوّل من أصدر مقولة الانزياح فأيّ عمل مكتوب بالنّسبة له هو من منتجات اللّغة، وبالتّأكيد فإنّ له عناصر يستحوذ عليها تميّزه عن غيره، فالكلام عندما ينحرف عن النّمط العادي، ويحقّق لنا هذا الانحراف الانتباه، وكلما تطّور واستخدم ينشأ منه الشّعر من حيث تأثيرهُ الفتيّ» (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص86) ، و"كوهن" في كتابه بنية اللّغة الشّعريّة ينقل لنا عبارة "فاليري" في أنّ الشّعر هو « لغة داخل لغة" [أي] نظام لغوي جديد يتأسّس على أنقاض القديم، وبواسطته يتشكّل نمط جديد من الدّلالة [ وسبيل ذلك أنّ الا معقوليّة الشّعر ليس موقفا مسبقا، إنّا الطريق الحتميّة التي ينبغي للشّاعر عبورها إذا كان يرغب في جعل

اللّغة تقول ما لا تقوله اللّغة أبدا بشكل طبيعي» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص129) إذن يتضح من هذا الكلام أنّ لغة الشّعر تتسم بالعمق لذا فهي قابلة للتّأويل، فهي بناء لغوي معقد أو مركّب، ممّا يجعلها لغة داخليّة داخل أخرى خارجيّة، وهذا ما يتحسّد في شكل القصيدة وبناءها، فهي لغة جديدة ظهرت على أنقاض اللّغة العاديّة الّتي تجاوزها الشّاعر، لهذا يمكن القول إنّ: لغة الشّعر تحمل في طيّاتها الكثير من الدّلالات الجديدة.

وفكرة الانزياح استحوذت على جزء كبير من كتابات "فاليري" التقدية، فهو إذ يقارن بين الشعر والتشر، يشبّه التشعر بالرقص، فإذا كان المشي وسيلة تقود إلى غاية، فإنّ الشعر الوسيلة والغاية معا، والفرق بين المشي والرقص يكمن في الطّريقة التي يتمّ كلّ واحد منهما بحا وهو الأمر نفسه في الشّعر فهو إذ يستخدم نفس الكلمات مع النشر، فإنّه يتميّز عنه في تناول الألفاظ من حيث التركيب والتوجيه، ويمكن أن نعقد ذلك التشابه بين المشي والتثر فكلاهما يحاولان الوصول إلى الهدف من أقصر الطرق وأقلّها اعوجاجا، لكن الرقص والشّعر لا يحلوان إلاّ إذا أفرطا في اللّف والدّوران، حتى يصح القول أنّ الخط المستقيم سبيل الماشي والتاثر، والمنحرف في سبيل الرّاقص والشّاعر (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص87) ، وهذا الأخير يستخدم جميع الحيل اللّغوية لإثارة القارئ كما يفعل الرّاقص.

ويعد "ليوسبيتزر" ( 1887م-1960م) أوّل من ابتدأ بتعميق فكرة الانزياح، فقد « اعتاد عندما كان يطالع روايات فرنسيّة حديثة أن يضع خطًا تحت عبارات لفتت انتباهه وبدت له منزاحة انزياحا بيّنا عن الاستعمال الشّائع، ثم كان أن وجد أنّ بين معظم هذه العبارات نوعا من التّلاقي، ومن ثمّ فقد راح يبحث عن أصل روحيّ ونفسيّ مشترك لهذه الانزياحات في نفس الكاتب» (ويس أ.، الانزياح من منطور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص88) ، وكأنّ عثور "ليوسبيتزر" على الانزياح كان قياسا إلى الاستعمال الشّائع وذلك من خلال قيامه بعمليّة إحصاء لبعض العبارات التي لم تكن متداولة في اللّغة الفرنسيّة على إثر قراءته لبعض الرّوايات، ومحاولته إيجاد علاقة بين هذه العبارات الجديدة، والبحث عن الأصل النّفسي والرّوحي بينها من خلال نفسية الكاتب ومن ثمّ استنباط الخصائص الفرديّة الأسلوبيّة

للّذات المبدعة، ولكن هذه الألفاظ الجديدة ما تلبث أن تذوب مع الألفاظ السّابقة من كثرة تداولها من عامّة النّاس.

وقد انطلق" سبيتزر" من فرضية أساسية مفادها أنّ الانحراف اللّغوي يسبقه الحرق على مستوى النّهن لأنّ اللّغة هي تعبير عن صورة ذهنية كون « الاثارة النّهنيّة الّتي تنحرف عن المعتاد القياسي في حياتنا الذهنيّة لا بد من أن يكون لها انحراف لغوي موافق عن الاستعمال العادّي» (وارين ر.، 1987، ص189) وعلى الرّغم من تنبيّي الدّراسات الأسلوبيّة لمفهوم الانزياح إلاّ أنّ العديد من المدارس اهتمت به من أمثال: الشكلانيّة الرّوسية، مدرسة براغ، ومدرسة النّحو التّوليدي التّحويلي، فالسرياليّة اعتبرت الشّعر انحراف عن الكلام الإنساني العادي، أمّا الشكلانيّة الرّوسية فعرّفوا الأدب بما هو استخدام خاص للغة أي: انحراف عن اللّغة العاديّة... الخ (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص 29-90)

وفي العقود الأخيرة هناك من تبنو مفهوم الانزياح وعلى رأسهم "مايكل ريفاتير" الّذي عرّفه بقوله: «هو خرقا للقواعد حينا ولجوءا إلى ما ندر من الصّيغ حينا آخر» (المسدي، 2006، ص189) ومن الذين اهتموا بالانزياح أيضا كان" جان كوهن" الذي يعدّ أوّل منظر له، فخصّه بكتاب كامل سمّاه "بنية اللّغة الشّعريّة"، وقد اعتقد "كوهن" أنّ الانزياح هو « وحده الذي يزوّد الشّعريّة بموضوعها الحقيقي» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص 82) أي :أنّ السّعر هو انحراف عن الكلام العادي، واللّغة الشّعريّة هي انزياح عن معيار اللّغة العاديّة ،أو حسب" كوهن" لغة التشر.

#### 3. الانزياح الاستعاري:

تعد الاستعارة ركيزة هذا النّوع من الانزياح، وهي في الأصل صورة بلاغيّة مرّ مفهومها بتاريخ طويل قبل أن يستقر على تعريف محدّد فيعرفها "السّكاكي" بقوله: «الاستعارة هي أن تذكر أحد طرفي التشبيه وتريد به الطّرف مدعيا دخول المشبّه في جنس المشبّه به، دالّا على ذلك بإثباتك للمشبّه ما يخص المشبّه به، كما تقول: "في الحمام أسد" وأنت تريد به الشّجاع مدّعيا أنّه من جنس الأسود فتثبت للشّجاع ما يخص المشبّه به، وهو اسم جنسه مع سدّ طريق التشبيه بإفراده في الذكر» (السكاكي، 2000، 42)،

ومؤدى هذا التّعريف أنّ الاستعارة تتكون من طرفين: المشبّه والمشبّه به، تجمع بينهما علاقة استعاريّة (المشابحة) مع غياب أحد هذين الطرفين بشرط الحفاظ على علاقة المشابحة..

ومن خلال المثال الذي أورده "الستكاكي" يتضح أنّ للاستعارة معنيين أحدهما حقيقي ظاهر من خلال السيّاق كقولنا: في الحمام أسد، هذا يعني أنّه في وسط الحمام أسد، والآخر مجازي: من خلال تفسير معنى العبارة وهو أنّ في وسط الحمام أسد في شجاعته، وهذا ما عدّه البلاغيون مجازا لغويا.

إلا أنّ "عبد القاهر الجرجاني" خالف الرأي القائل بأنّ الاستعارة مجاز لغوي وعدّها مجازا عقليا « فلو لم تكن الاستعارة مجازا عقليا لما كان فيها ما يدعو للعجب» (ويس أ.، الانزياح في التراث النقدي البلاغي، 2002، ص477) فقال "عبد القاهر الجرجاني": « وقد تبيّن من غير وجه أنّ الاستعارة إنّما هي ادّعاء معنى الاسم للشيء، لا نقل الاسم عن الشيء، وإذا ثبت أنمّا ادّعاء معنى الاسم للشيء علمت أنّ الّذي قالوه من أنمّا "تعليق للعبارة على غير ما وضعت له في اللّغة، ونقل لها عمّا وضعت له باكلام قد تسامحوا فيه، لأنّه إذا كانت الاستعارة ادّعاء معنى الاسم لم يكن الاسم مزالا عمّا وضع له بل مقرا عليه» (الجرجاني، 1992، ص 127).

والحقيقة أنّ الاستعارة لم يتطرق إليها البلاغيون العرب فقط، بل تفطّن إليها كذلك التّقاد الغربيون وعدّوها انزياحا، من بينهم "جان كوهن" آلذي عالجها في بيت لد: " فاليري: " هذا الستطح الهادئ الذي تمشى فيه الحمائم.

فكلمة سطح تعني البحر، وكلمة الحمائم تعني السنفن، فكوهن هنا يرى أنّه بالإمكان أن نخطئ هدف الشّاعر أي: كون السّفن تبحر فوق بحر هادئ لا يتضمّن أيّة شاعريّة في حدّ ذاته، لأنّ الواقعة الشّعريّة تبتدئ انطلاقا من اللّحظة التّي دعيّ فيها البحر سطحا، ودعيّت البواحر حمائم، فهناك خرق لقانون اللّغة أي: انزياح لغوي يمكن أن ندعوه كما تدعو البلاغة القديمة صورة بلاغيّة، فالاستعارة عنده صورة من الصور الفنيّة التي يحدّد بما الانزياح . (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص 42).

يتميّز الشّعر عن النّثر في خرقه لقانون اللّغة العاديّة التيّ تجعل القارئ لا يتمكّن منه إلاّ بعد عناء، فالكلمات فيه تتعدى الدّلالات المعجميّة، بل تعدّ أكثر إيحاء، وهذا ما يضفى صورة جماليّة على الشّعر

التي انتقلت إليه مع المذهب الرّومانسي الّذي يركّز على الجانب التّصويري والخيالي في الشّعر فالصّورة الشّعريّة إذا : « تركيبة فنيّة يلعب الخيال فيها دورا أساسيا، ومهمتها نقل التّحربة المراد التّعبير عنها [وهي] حادثة ذهنيّة قبل أن تكون استرجاع لمشهد معيّن. (راجع، 1987، ص28)»

ويؤكد "خليل أبو جهجهة" دور الخيال في تشكيل الصورة الفنيّة إذ يقول: «لا وجود للاختراع الفيّي إلاّ بوجود الخيال [ وعلى هذا الأساس يصبح] للصّورة دور لا يحدّ، إذ بفعلها يدرك الفكر شعوريا ويغدو المنطق إيحاء» (جهجهة، د.ت، 232) ويتجلّى الخيال في الشّعر من خلال استعمال لغة إبداعيّة غير مألوفة.

والصورة عند "عز الدين إسماعيل" هي الشعور إذ يقول: « هي الشعور المستقر في الذاكرة الذي يرتبط في سريّة بمشاعر أخرى، ويعدل منها، وعندما تخرج هذه المشاعر إلى الضوء وتبحث عن جسم فإنحا تأخذ مظهر الصورة في الشّعر أو الرّسم أو النّحت »(اسماعيل، د.ت، ص135) ومن هنا نؤكد أنّ الصورة الشّعريّة تعبّر عن العالم الدّاخلي للذّات المبدعة أكثر ما تعبّر عن الواقع فيقول في هذا الصدد: « الصّورة الفنيّة تركيبة وجدانيّة تنتمي في جوهرها إلى عالم الوجدان أكثر من انتمائها إلى عالم الواقع» (اسماعيل، الشعر العربي المعاصر، د.ت) . أمّا من النّاحيّة الأسلوبيّة فالصّورة الشّعريّة هي انزياح عمّا هو مألوف.

وباعتبار الاستعارة صورة فنيّة عند "كوهن" فهذه الأحيرة عرفت عند الكثير من النّقاد الغربيين منذ "أرسطو" إلى القول« بأنّ أعظم الأساليب حقا منذ "أرسطو" إلى القول» بأنّ أعظم الأساليب حقا هو أسلوب الاستعارة [...] وهو الّذي لا يمكن أن يتستفيده المرء من غيره، وهو آية الموهبة» (ويس أ.، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، 2005، ص112)

وبالانتقال إلى العصر الحديث نقف عند أبرز ناقد اهتم بالاستعارة وهو "ريتشاردز" الذي أفرد لها حيّزا خاصا من "كتابه فلسفة البلاغة" حيث انتصف للاستعارة، الّتي نظر إليها في تاريخ البلاغة» على أخمّا لعب بالألفاظ[...] فاعتبرت جمالا وزخرفا، أو قوّة إضافيّة للّغة لا على أخمّا الشّكل المكون والأساس»، وفي المعنى نفسه يقول" كوهن" : «إنّ البلاغيين كانوا يحرّمون الاستعارة البعيدة، وقد كانوا في عملهم ذاك منسجمين مع الحالة الجماليّة السائدة في عصرهم» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص)

كان البلاغيون القدامي يرفضون الاستعارة الغامضة آلتي تحتاج إلى تفسير ورؤيّة بعيدة، وركّزوا على الجانب الجمالي لها من خلال التّلاعب بالألفاظ. ومن هذا المنظور انتصف "ريتشاردز" للاستعارة وعدّها جوهر اللّغة.

إنّ رأي "ريتشاردز" في أنّ الاستعارة جوهر اللغة ألغى دور الانزياح ووظيفته في اللغة، فلا مزيّة إذا في وجوده لأنّ «الاستعارة التي تنفي الانزياح ليست في الحقيقة إلاّ نوعا من المجاز المرسل» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص125) ، فالاستعارة هي الخاصيّة الأساسيّة للسّمة الشّعريّة، وهي بذلك خرق لقانون اللّغة وهي من قبيل الانزياح الاستدلالي لأنّ هدفها هو استبدال المعنى الذي يرغم الشّاعر إلى استبدال مدلول الدّال بمدلول ثان عن طريق خرق قانون اللّغة العاديّة حسب «عبارة "فاليري" "لغة داخل اللّغة" نظام لغوي جديد يتأسّس على أنقاض القديم، وبواسطته يتشكّل نظام جديد من الدّلالة، إنّ الاستعارة هي الطريق الحتميّة الّتي ينبغي للشّاعر عبورها إذا كان يرغب في جعل اللّغة تقول ما لا تقوله اللّغة أبدا بشكل طبيعي» (كوهن، بنية اللغة الشعرية، 1986، ص129) ، وبذلك تعدّ الاستعارة أهم الانزياحات الاستبداليّة لأنّه بواسطتها تتعدّد دوال المدلول الواحد، وذلك عن طريق الخروج عن قانون اللّغة .

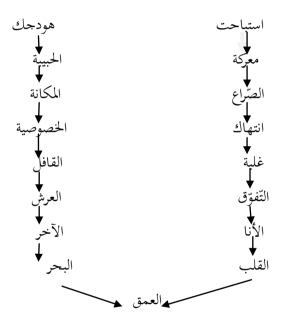
أما عن الاستعارات التي ضمنها الشاعر في ديوانه، فهي كثيرة نستطيع القول بأن عددها بأغلب قصائد الديوان، فنستعرض عليكم هذه الاستعارة التصريحية بالتحليل حيث يقول الشاعر عاشور فني في قصيدة عرش الملح:

# استباحت بوارجه هودجك؟ (فني، 2007،ص 123)

جاءت الاستعارة في هذا السطر الشعري تصريحية حيث صرح الشاعر بالمشبّه به هو الهودج حذف المشبه (البحر) وذكر أحد لوازمه وهي استباحت ،الصّورة تحمل العديد من الدّلالات، وهي عميقة جدّا حيث جمع الشاعر بين أناه وأسقطها على البحر، والعلاقة بينهما ضدّية تمثّلها كلمتي استباحت والهودج والعادة تقضي أنّ الهودج يحمل شخصا ذا مكانة ويكون مستورا حاله حال البحر الذي يحمل في عمقه ما يحمل، لتأتى البوارج وتفضحها للعيان، والشاعر هنا لا يقصد البحر المادّي وإنّما يقصد البحر النفسي

والقرينة الدالة هي كلمة - استباحت -، فالقلب بئر أسرار له ميزاته وخصوصياته ومشاعره التي يحويها خاصة شعور الحبّ والذي يُسره صاحبه عادة ، لكن لشدّة حبّ هذا الإنسان لمعشوقه وتعلّقه به، فإنّه لم يحفظ السر، وإنّما باح به وأفصح عنه، وهذا ما دلّت عليه كلمة استباحت، وكأنّه استباح حرمة الحبّ وتجاوز قانون الإخفاء، وهو هناكان لا إراديا لسبب سبق شرحه.

استباحت بوارجه هودجك توليد الدلالات



يعد التوظيف الكثيف للاستعارة سمة حداثية تجديدية، خالف فيها الشّاعر عاشور فني القدماء في استخدامهم التّشبيه لوضوح قرينته، في حين تتّسم الاستعارة بالعمق وتوحي بالغموض، ومن هنا تنفتح التّأويلات المختلفة للقصيدة.

#### 4. خاتمة:

#### ليلى حملاوي

وظف الشّاعر عاشور فني الانزياح الاستعاري بشكل كبير في ديوانه زهرة الدنيا، هذا ما ساعده على تقريب الصورة الشّعريّة و الوصول إلى المعنى العميق المقتصر على جهد المتلقي و ذكائه في الانفلات السريع من الاندهاش و الغرابة التي تتصف بهما صوره، لأجل التمويه و التأثير، و ركزنا على الاستعارة بوصفها سمة بارزة تتمركز فيها الانزياحات، و لجوء الشّاعر إلى التّكثيف منها لإسهامها في تصوير الأحاسيس و المشاعر عن طريق التّشخيص والتّحسيد و تجعل المتلقى ينفعل و يتأثر بها.

و هذه أهم النتائج التي توصل إليها البحث:

-تعدد مفاهيم الانزياح، لكن معظمها تتفق على أن الانزياح خرق لقانون اللغة العادية و خروج عن المألوف.

-تعدّ الاستعارة من أهم الانزياحات الاستبدالية.

- تبلغ الاستعارة غايتها البلاغية عندما تدرج في مسائل معنوية و تعمل على تجسيمها في ماديات محسوسة، بحيث تقوى ماكان بعيدا و تزيده وضوحا.

-ديوان زهرة الدنيا يزخر بصور فنية جاءت مثقلة بالاستعارات، و هذا ما أضفى عليها جمالا فنيا خاصا، و الغريب في الأمر أنّ الشاعر استطاع بلغة بسيطة أن يركب استعارات غاية في العمق.

- أبدع الشاعر في عدوله بالألفاظ عن معانيها المباشرة مستعينا بالاستعارة التي تعد من وسائل التعبير التي تعتمد على الخيال.

#### قائمة المصادر و المراجع

- 1- ابن المنظور، (د.ت)، لسان العرب، دار صادر، بيروت.
- 2- أحمد بن فارس، (2002)، مقاييس اللغة، اتحاد الكتاب العرب، دمشق.
- 3- أحمد محمد ويس، (2005)، الانزياح من منظور الدراسات الأسلوبية، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر و التوزيع، بيروت.
  - 4- أحمد محمد ويس، (2002)، الانزياح في التراث النقدي البلاغي، إتحاد كتاب العرب، دمشق.
    - 5- أرسطو طاليس، (د.ت)، فن الشعر، تر:عبد الرحمن بدوي، دار الثقافة، بيروت.
  - 6- بير جيرو، (1994) ، الأسلوبية، تر: منذر عياشي، مركز الإنماء الحصاري للدراسة و الترجمة، حلب.
    - 7- جان كوهن، (1986)، بنية اللغة الشعرية، تر: محمد الولى و محمد العمري، دار توبقال، المغرب.

- 8- خليل أبو جهجهة، (د.ت)، الشعرية العربية بين الابداع و التنظير و النقد، دار الفكر اللبناني، لبنان.
  - 9- خليل الموسى، (1991)، الحداثة في حركة الشعر العربي المعاصر، مطبعة الجمهورية، دمشق.
- -10 رينيه ويلك و أوستن وارين، (1987)، نظرية الأدب، تر: محي اللدين صبحي، المؤسسة العربية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت.
  - 11- الزمخشري، (2003)، أساس البلاغة، المكتبة العصرية، بيروت.
  - 12- السكاكي، (2000)، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - 13 عاشور فني، (2007)، زهرة الدنيا، دار القصبة، الجزائر.
  - 14 عبد الجكيم راضى، (2003)، نظرية اللغة في النقد العربي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة.
  - 15 عبد السلام المسدي، (2006)، الأسلوبية و الأسلوب، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت.
    - 16- عبد القاهر الجرجاني، (1992)، دلائل الإعجاز، مطبعة المدني، القاهرة.
- 17- عبد الله راجع، (1987)، *القصيدة المغربية المعاصرة، بنية الشهادة و الاستشهاد،* دار قرطبة للنشر و التوزيع، المغرب.
  - 18- عز الدين اسماعيل، (د.ت)، الشعر العربي المعاصر، دار الثقافة، بيروت.
- 19 علي زوين، (1982)، منهج البحث اللغوي بين التراث و علم اللغة الحديث، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد
  - 20- لويس معلوف، (2003)، المنجد في اللغة و الإعلام، دار المشرق، بيروت.
  - 21- محمد عبد المطلب، (1994)، البلاغة و الأسلوبية، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر.
    - 22- مرتضى الزبيدي، (2005)، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفكر، بيروت.