# مدرسة الحوليات الفرنسية – دعوة جديدة لكتابة التاريخ –

أ. زينة جوادة ، أ.د. بنادي محمد الطاهر.

جامعة محمد خيضر - بسكرة ، (الجزائر)

Email: zinadjouada@gmail.com

تاريخ الاستلام: 2019/11/06 ؛ تاريخ القبول: 2019/12/30 ؛ تاريخ النشر: 2020/07/20

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### ملخص:

يهدف هذا الطرح إلى إلقاء الضوء على واحدة من المساهمات التي اضطلعت بما احدى المدارس التاريخية الحديثة – و هي مدرسة الحوليات الفرنسية – للتحكم في زمام منهج البحث التاريخي ، و السيّر به قدمًا ، مع التعريف بما و ظروف نشأتما ، و الوقوف عند أهم الطروحات الجديدة التي تبنتها ، و أبرز الإنتقادات الموجهة إليها ،كما سعينا للوقوف عند المؤرخ العربي و موقفه من التوجهات الجديدة التي أدلّت بما مدرسة الحوليات في دراسة التاريخ و تطوير منهجه.

الكلمات المفتاحية: تاريخ ، حوليات ، تاريخ الجديد ، مؤرخ العربي ، منهج البحث التاريخي

#### **Abstract**

The purpose of this propositin is to reveal that a modern school of history and modern historical schools are leading the way in controlling historical research methods with their definions and conditions, adopting and criticizing them, we also try to stand in the position and new direction of Arab historian, and thes development of annals School in historical research and methods.

**Keywords**: History, Yearbook , New History, Arab Historian, Historical Research, Methodology.

#### مقدمة:

عكفت حلُّ الأمم على تدوين تاريخها و تثيبته بشتى الوسائل و الطرق ، باعتباره ذاكرتما و مجد فخرها ، فالكتابة التاريخية في حدّ ذاتما قطعت أشواطاً طويلة لبلورة منهجها و لرسم توجهاتما و منطلقاتما التي حملت آراء و أفكار من وجهوها و أسسوا لها منذ القديم حتى العصر الحديث الذي يعد الإنطلاقة الحقيقة لتثبيت قواعد التاريخ بداية مع القرن التاسع عشر ، الذّي أرَّخ لميلاد عديد المدارس المنهجية التي كانت أوروبا حاضنة لها ، وكان الإشكال المنهجي ، في تناول التاريخ و طرق تدارسه ، هو أهم ما ميّزها عن بعضها ، و من بين هاته المدارس التي سطع نجمها في القرن العشرين بالضبط ، نجد " مدرسة الحوليات الفرنسية " les annales "، التي تمخضت من فكر قائم حسب تعبير أحدهم من أن : " من يتحكم بالماضي يُمْسِك بالمستقبل " .

و سنحاول في هذه الورقة البحثيّة تناول هذه المدرسة في محاولة لإبراز أثرها في توجيه الكتابة التاريخية ، معتمدين في ذلك على خطة بحث جاءت مهيكلة على النحو التالي :

1) . مقدمة.

- 2) .مدخل :- قراءة في الإسهامات المنهجية للمدارس التاريخية قبل ظهور مدرسة الحوليات الفرنسية .
  - 3) . مدرسة الحوليات (LES ANNALES) ظروف النشأة و عوامل الإنبعاث -.
    - 4) . التعريف بمدرسة الحوليات ( النشأة ، رواد المدرسة ، و المساهمة المنهجية التاريخية ).
      - النشأة .
      - روادّها .
      - الإسهامات المنهجية للمدرسة .
        - 5). الإنتقادات الموجهة لمدرسة الحوليات.
      - 6). المؤرخ العربي و مدرسة الحوليات بين الواقع و المأمول -
        - 7). خلاصة .

و قد اعتمدنا في إثرائها على جملة من الدّراسات السابقة في التنظير المنهجي و تقصي اسهامات مختلف المدارس التاريخية نذكر منها على وجه الخصوص فرانسوا دوس " التاريخ المفتّت من الحوليات إلى التاريخ الجديد "، حاك لوغوف " التاريخ الجديد" و الهادي التيمومي " المدارس التّاريخية الحديثة "، و وجيه الكوثراني في مؤلفه تاريخ التأريخ – اتجاهات – مدارس- مناهج .

# 2 - مدخل: قراءة في الإسهامات المنهجية للمدارس التاريخية قبل ظهور مدرسة الحوليات الفرنسية

عرفت أوروبا منذ القرن الرابع عشر تقريبًا إرهاصات لنهضة بدأت تمتد بجذورها لكل ما هنالك من حياة اجتماعية و اقتصادية ، وكذا ثقافية و علمية عُدَّت كعامل استفاقة وتنبيه للعقل الأوربي، وكان للتاريخ هو الآخر حظه من هاته التَّطلعات الجديدة ، في سعي حثيث لإعادة بلورة الخُطى المثلى للتعاطي مع هذا الأخير و كيفية تفسيره ، فانبثقت عن ذلك في ايطاليا بالتحديد بين أواسط القرن الخامس عشر و نحاية القرن السادس عشر مدرسة عُرفت باسم" المدرسة الإنسانوية "( Humunisme ) ، و التي رافقت ولادة عصر النهضة في أوروبا وطبعت بتأثيراتها المؤرخ الإنسانوي . ( التيمومي،ه. 2013 . 41:

لقد تبنى هؤلاء المؤرخون موقفًا جديدًا في تناولهم للتاريخ ، فرفضوا فلسفة لاهوت القرن الثالث عشر ، و ترتب عن ذلك التضاءل النسبي للآثار العاطفية اتجاه الديانة المسيحية (يفوت، س. 1991: 13)، ذلك أن التفسير الديني كان هو المسيطر على العقل الأوربي ، فالزمن التاريخي هو تحقق للمشيئة الإلهية ، و ما الأحداث و الوقائع في الدنيا إلا أجزاء متناثرة و محكومة ب" العناية الإلهية الأبدية " ( الكوثراني، و. 2013: 143).

أي أن عقلية العصور الوسطى الكهنوتية الخالصة ، قد أعفت الإنسان من صنع تاريخه ، وتركت الأمر كله للمشيئة الإلهية (رجب،ص. 2005 :9)، وإذا ما جئنا لتبين ما قدمه المؤرخ الإنسانوي لدراسة التاريخ ، فنجد أن ذلك يبرز خاصة في بحثه عن المخطوطات القديمة ومختلف اللغات السامية وكذا إلمامه بحا كالإغريقية و اللَّاتينية ، كل هاته الميولات جعلته يستنبط علومًا جديدة كعلم الآثار(Archéologie) و علم البرديات و النَّقائش (Epigraphie) و المسكوكات (Numismatiques)، و علم البرديات و النَّقائش (Epigraphie) من مُنطلق تبني المنهج الديكارتي المبني على الشك ، فتبينُوا كما ساهم في نقد الوثائق الدبلوماسية ، وتمعن أوجه الصحة فيها ، من مُنطلق تبني المنهج الديكارتي المبني على الشك ، فتبينُوا الصحيح و الزائف من تلك الوثائق ( التيمومي، هـ 2013: 47- 48) مما أكسب المؤرخ الإنسانوي حس النقد في معالجة الحوادث التاريخية.

من جملة مفكري هذه المدرسة نذكر ، لورانزو فالا (Laurenzo valla ) ت 1457)، جان بودان ( بودان ( 1457)، ورغم المساهمة الطبية للمدرسة ( bodin )(ت 1596)، وكذا أو إيتيان باسكييه ( Etienne pasquire )(ت 1615)، ورغم المساهمة الطبية للمدرسة الإنسانوية إلا أنها عرفت عديد الإنتقادات التي وجههت لها كإغراق روادها في التفاءل بالعصر الجديد ( عصر النهضة )، وتمجيدهم لتاريخ دولهم القومية الناشئة ، علاوة على قربهم وتمسحهم بعباءة رجال السياسة من الطبقة البرجوازية ( التيمومي، هـ 2013: 39- لا 40 ، 49)، مما أثر لاشك في توجهاتهم الفكرية لكتابة تاريخ نقي و موضوعي.

كل هاته الإنتقاصات التي حملتها المدرسة الإنسانوية ، سيكون مدعاة لإنبثاق مدرسة جديدة في القرن الثامن عشر (عصر الأنوار) عرفت بالمدرسة العقلانية (le Rationalisme) وكانت لها مسحة نضالية بارزة في فرنسا خاصة ، لقد عمل رواد هذا الإتجاه على تحرير العقل من التقاليد التي كرسها النظام الإقطاعي ، و الملكية المطلقة و المستبدة بالحقوق الطبيعية للبشرية وإطلاق حرية العقل (فولغين،ف.405: 2006).

كان ممن حمل لواء هذا التوجه الجديد كثر، من أمثال فولتير (Volture) (Volture) الذي يعد ممن حاض غمار القرن الثامن عشر بكل ما حمله من بوادر جديدة ، فقد كان من الوجوه المحورية لهذا العهد ، وما آثاره الأدبية التي تطغى عليها مسحة النضال الإجتماعي إلا دليلا ينطق على ذلك (فولغين،ف.2006 في 24: 2006)، و الإنجليزي هيوم (Hume)(ت 1776) ، ومما احتمع في معظم مفكريها منتسبين لها ، تعاطيهم للفلسفة و التاريخ معا هذا من جهة ،ومن جهة أخرى فقد قدم أصحاب التيار العقلاني السهامات يعتد بما بالنسبة للتاريخ كتطويرهم التنويه إلى مختلف العوامل التي تفسر التاريخ ، فلم يقتصروا على عامل دون آخر ،رغم إيلاء العوامل الفكرية الأهمية البالغة وتغليبها في أحيايين كثيرة ، كما واصلوا ترسيخ الوعي القومي ، و الكتابة باللغات القديمة و المحلية ، وقسم لنا المؤرخ العقلاني التاريخ إلى ثلاثة عهود بدءا بالعهد القديم ، فالوسيط ثم الحديث ، غير أن تحديد بداية العصر الحديث كانت محل اختلاف وجدل بينهم ( التيمومي،ه. 2013 : 63 ، 63 ).

بيد أن المؤرخ العقلاني سقط هو الآخر في مزلاق كصبه جل اهتمامه على نقد مضمون المصادر التاريخية قصد إثبات حقائق معينة ، وأحذ بمبدأ المنفعة في التاريخ ، وطغت على مؤرخنا المثالية المفرطة ، كما وذهب للقول بأن العوامل الفكرية هي من تحدد وتفسر تطور البشرية من منطلق أن مصدرها الوحيد هو العقل ، مما أدّى أن تقوم على أنقاض مخلفاته الفكرية وتوجهاته المنهجية للتعاطى مع التاريخ مدرسة أخرى وهي المدرسة الرومنطقية (التيمومي، هـ 2013 :63).

كان الموطن الذي احتضن المدرسة الرومنطقية (le Romanticism) هو ألمانيا أواخر القرن الثامن عشر و بداية القرن التاسع عشر وجاءت كرد فعل لما أغرق المؤرخ العقلاني في تقديس العقل و الرفع من شأنه لتؤكد أن "الإنسان ليس عقلا فقط ، إنما هو مشاعر و وحدان وروح)، ومن ممن انطووا تحت هذه المدرسة شيلنغ (Shelling) (Shelling)، فيخته (Goethe )، و الشاعر غوتيه (Goethe ) (Goethe ) (1762–1832) التيمومي، هـ 2013.

أثرت الثورة الفرنسية سنة 1789م في رجال هذه المدرسة أثرا واضحا ، من خلال المبادئ و الأفكار التي جاءت بما ، من منطلق أن ما يجعل الإنسان إنسانا هو تمتعه بحقوقه ، كما أن شعورنا الإنساني بالآخرين هو ما يجعلنا نحس بذواتنا كبشر ، أفرزت هذه الأوضاع صياغة مبادئ جديدة تحقق قيمة الإنسان ، وكان هذا أحد بذور الثورة الفرنسية و تباشير ها(غرُوتويزن،ب.141،218: 1982).

أما إذا جئنا للحديث عن إسهامات الرومنطقين في حقل الكتابة التاريخية ، فنجد تجليات ذلك في تصاعد البحث في الفكر القومي و البحث في الأصول ، مما سار بالتاريخ و الكتابة التاريخية أشوطا متقدمة ، كما سعى لكتابة تاريخ كلّي مع التخلص من التزمت و التحزب أو الإنتماء القومي عند الكتابة فكتبوا في كل ما هو سياسي ، اقتصادي ، ثقافي و ديني ، وأدخلوا عنصر التشويق و الإثارة و أسلوب الكتابة الأدبية في كتاباتهم، فطغت عليها مسحة الخيال أكثر من الحقيقة كما ننوه إلى أن معظم أصحاب هذا التيار كانوا من طبقة النبلاء (التيمومي، هـ 2013 : 73، 75). ونتيجة لهذه المآخذ نجد أن التوجه الرومنطقي لم يعمر طويلاً وستحل محله مدرسة أخرى لتقدم رؤيتها في تفسير التاريخ وكيفية تناوله و منهجة طرقه و هي المدرسة الوضعية .

كان منطلق المدرسة الوضعية ( positivisme )من ألمانيا أيضا ، أواخر القرن التاسع عشر إلى بداية القرن العشرين (التيمومي،ه.2013 :83) وتذهب هذه المدرسة إلى القول أن " المعرفة الصحيحة هي المعرفة المبنيّة على الواقع و التجربة ، و أن العلوم التجريبية هي التي تحقق المثل الأعلى لليقين و أن الفكري البشري لا يستطيع أن يجتنب اللفظية و الخطأ في العلم و الفلسفة ، إلا إذا اتصل بالتجربة و أعرض عن كل قبلية ، وأن الشيء في ذاته لا يدرك ، وأن الفكر لا يستطيع أن يدرك إلا العلاقات و

القوانيين " ومنه فالوضعي " بمذا المعنى مرادف للحقيقي و التجريبي ، مقابل للتأملي و الخيالي و الوهمي ، و الحالة الوضعية في قانون الحالات الثلاث مقابلة للحالة الميتافيزيقية ، و الحالة اللاهوتية "(صليبا،ج.572 :577 ، 579).

و الإتجاه الوضعي يستمد قوامه من النظريات المستمدة من آراء الفيلسوف الفرنسي أوغست كونت ( 1892)، ليوبولد فان رانكه ( 1857) (ت 1892)، ليوبولد فان رانكه ( 1892) (ت 1892)، ليوبولد فان رانكه ( Charles Seignobos) ( مشارل ساينوبوس ( Seignobos) ( ت 1942) ( مشارل فكتور لانجلوا ( 1948)، ويفهم من رجال هذه المدرسة أنهم جعلوا من العلم الأساس ( victor langlois ) ( ت 1929) ( ت 1929) ( ت 1929) التفسير التاريخ ، وكان لهم مساهمات مشهودة في هذا الصدد ، فأوجدوا مراحل لإثبات صحة الوثائق التاريخية بدءًا من تجميع الوثائق فققدها ثم ضبط الأحداث ، وأخيرًا تنظيمها ضمن سياق كرونولوجي ، وإدراج قائمة مصدرية ، و الإستعانة بالإحصائيات و المعطيات الرقمية و الخطوط البيانية ، مع وضع أسفل كل صفحة أو بعد كل فصل أو فقرة الملاحظات و الهوامش التي تمكن القارئ من التثبت من صّحة الوثائق المستعملة ، كما أوجدوا نوعين من النقد للوثائق بدءًا بالنقد الخارجي ، فالنقد الداخلي عند كتابة التاريخ(التيمومي،هـ 2013) ،أما النقد الخارجي فيتعلق بأمور عدة كإثبات صحة الأصل التاريخي ، و نوع الورق و تعين شخصية المؤلف وزمان التدوين ومكانه ، في حين أن النقد الداخلي يبحث في الحالات العقلية التي مرَّ خلالها كاتب الأصل التاريخي و يُحاول تبين قصده بما كتب و هل كان صحة ما كتبه ، و هل توفرت المبررات التي جعلته يعتقد صحة ذلك (عثمان، ح.د.ت).

رغم المجهودات التي بذلها المؤرخ الوضعي و التي لا غبار عليها ، من خلال مُساهمتهم لدراسة التاريخ و تطوير مناهجه،إلا أنهم لم يسلموا من عديد المزالق كإقصائهم للتفسيرات الفلسفية ، واعتبار الظاهرة الإنسانية مثلها مثل الظاهرة الطبيعية ، كما ظهرت عليهم بوادر التحزب للقومية رغم مناداتهم في البداية بالسعي لكتابة تاريخ موضوعي خال من الشوائب و التحزب للقومية (التيمومي،ه. 2013 : 90، 91 ، 92) .

ولتدارك النقائص التي وقعت فيها الوضعية ، ظهرت في إثرها مدرسة أخرى عُرفت بالتاريخانية(l'historicisme) واحتضنتها ألمانيا مرة أخرى أواخر القرن التاسع عشر ، ثم امتدت لتشمل دول أوربية عديدة كإيطاليا و بريطانيا و فرنسا رغم محدودية انتشارها فيها مقارنة بالدول الأوربية الأخرى لطابع العلاقات المرتبكة بينها و بين ألمانيا(التيمومي، هـ 2013 :101) ، و يرى فيها مقارنة بالدول الأوربية الأخرى لطابع العلاقات المرتبكة بينها و بين ألمانيا(التيمومي، هـ 101 :2013) ، و يرى لا لا تأكيد قوانين تاريخية هي محاولة إدراج جميع العلوم تحت علم التاريخ وجعل الهدف الأساسي لها التنبؤ بالمستقبل من خلال تأكيد قوانين تاريخية عالمية "،كما يمكن القول بأنه اتجاه يرمي إلى تفسير الأشياء في ضوء تطورها التاريخي (بدوي،أ.د.ت:196) .

كما قال أصحاب هذه المدرسة بوجود حقيقة جزئية و نسبية ، وإسقاط قدسية الوثيقة ، لكن رغم ذلك لم يسلم أصحاب هذا الإتجاه من الإنتقادات الموجهة إليهم كالأخذ بالتأريخ للأحداث الجزئية و رفض التعميم و إطلاق أي حكم في تناول التاريخ الإنساني و الحرص على تعرف مقاصد الفاعل التاريخي وإلغاء وجود أية حقيقة موضوعية و القول بالنسبية ، و مُبالغتهم في دراسة المشاهير و المشخصيات الإستثنائية ، كما عدّوا التاريخ خطابا عن الحاضر ، و بذلك يتحول تاريخ الماضي إلى تاريخ الحاضر ، كما لم يعتدوا بعلموية التاريخ التي قال بما المؤرخ الوضعي (التيمومي، ه. 2013 :109، 112 - 115)، و من رواد هذا الإتجاه نجد ماكس بعلموية التاريخ التي قال بما المؤرخ الوضعي (التيمومي، ه. 2013 :109 ( Henri irenee Marrow ) ( Paul veyne ).

و لم تتوقف اتجاهات تفسير التاريخ عند رواد المدرسة التاريخانية، بل ظهر في وقت لاحق ما عُرف بالماركسية ( Materialism ) و التي كانت عملاً ثنائيا ضم الألمانين كارل ماركس ( Karl Maex )(1818 (انظر التعليق رقم 1) و فريدريك أنجلز ( Frederic Engles ) (1820 – 1895)(أنظر التعليق رقم 2) ، نظر ماركس للتاريخ على أنه

سجل صراع بين الطبقات المحتلفة في المجتمعات ، كما أكد أن التناقض هو القوة المحرّكة للتاريخ الطبيعي و الإنساني معًا ، دافع الماركسيون عن طرحهم الذي يعتبر العامل الإقتصادي هو أكثر العوامل فاعلية في الأنظمة المجتمعية (رجب،ص:56،57،60)، ويذهب الكثير إلى اعتبار أن ماركس استقى نظريته المادّية وفلسفته من الفيلسوف الألماني هيغل(Hegel)(1770–1831)(أنظر التعليق رقم 3) خصوصًا فيما سمّي بجدلية هيغل (Dialectique )، كما واطلع ماركس على بعض من كتابات هذا الفيلسوف و قدم تعليقات حولها(جان بيار،بيار،1993 :139، 14، 107)، لذا فقد أنتج ماركس ما عُرف بالنظرية المادّية المجدلية (Matériailisme dailectique )، و التي تقر بأن المادة هي كل الوجود و أن مظاهر الوجود على اختلافها نتيجة تطور متصل للقوى المادية (بدوي،أ.د.ت:108).

ساهمت الماركسية بدورها هي الأخرى في تفسير التاريخ فأعطت للعامل الإقتصادي دوره في صنع الحوادث التاريخية رغم مبالغتها في ذلك كما أعطت للفئات المهمشة و فئات الظل مساحة في صنع التاريخ وكل من تم تغييبهم عن قصد أو بدون قصد من عمال و حرفيين و مُزارعين (التيمومي،ه.2013: 129).

و نظرًا لحمل الماركسية للكثير من بذور فنائها فقد وجهت لها عديد الإنتقادات كإرجاع كل الظواهر الإجتماعية إلى العليّة الإقتصادية و تضخيم دور الصراع في حياة المجتمعات بحيث يصبح هو المحرك الوحيد لها ، فضلاً عن شيطنة رؤوس الأموال فقد أفل وخفت نجمها لتبرز مدرسة أخرى وهي المدرسة البنيوية والتي ستدلي هي الأخرى بدولها في توسيع أفق التاريخ و مناهج تفسيره و التعاطى مع قضاياه .

اتخذت المدرسة البنيوية ( Structuralism )من فرنسا موطنا لها ، إذا ما أتينا للوقوف عند مفهوم البنيوية من حيث الدلالة اللغويّة فإننا نجدها مشتقة من بنى ، يبني ، بناءً ، و بَنَّى ( ابن منظور، ج.د.ت: ج5 ، 365 – 366)( Structure ) و يُقصد بما الكيفية أو شكل الذي شيّد به هذا البناء ، أما في مقامنا هذا فلا نتبنى هذا المفهوم بل نقصد " الكل المؤلف من الظواهر المتضامنة بحيث تكون كل ظاهرة فيها ، تابعة للظواهر الأخرى ، و متعلقة بما ، و بعبارة أخرى هو تنظيم دائم نسبيًا تسير أجزاؤه في طرق مرسومة ويتحدد نمطه بنوع النشاط الذي يتخذه "(بدوي،أ.د.ت:412).

أقرت البنيوية بالإتساق بين القوى الإجتماعية وأن لها دورًا وظيفيا يؤدي إلى التكامل الإجتماعي ، كما رأت بضرورة الإعتماد على العلم التجريبي ونتائجه (زناتي ،أ.2007: 140)، كان أقطاب البنيوية كثر منهم على سبيل المثال لا الحصر كلود ليفي سبولوس ( Claud Levi - stauss )(1981–1991)، ستراوس ( Claud Levi - stauss )(1981–1981) كان للتاريخ حظه هو الآخر من إسهامات المدرسة البنيوية ، فقد عدّ المؤرخ البنيوي جميع الشعوب صاحبة تاريخ ، رغم أنهم في بادئ الأمر ميّزوا بين ما هو سنكروني ( Synchronique ) ثابت لا يتأثر بالزمن من الأحداث ، و بين ما هو دياكروني أو تطوري تعاقبي ، و لم يهتموا إلا بما هو سنكروني منه يمكن القول أنها كانت مناهضة للتاريخ لأنه صاحب الأحداث دائمة التغير ، ثم قللوا من حدّة هذا التوجه لتعتبر التّطور الإنساني سيرورة تواصل و انقطاع في نفس الوقت ، كما أولت أهمية لدراسة علاقات القرابة و قواعد الزواج و الأساطير و الفن و خاصة الذهنيات أو إلى المخيال ( l'imaginaire) ، لذا فقد كان للبنيوية أثر كبير على مدرسة الحوليات و سيتجلى لنا ذلك بوضوح في طروحات المدرسة و مواضيع اهتماماتها (التيمومي،هـ 2013: 149 ، 152 ، 157).

ورغم الجالات الجديدة التي فتحتها البنيوية للتاريخ و المؤرخ على حد سواء و الذي من شأنها لاشك أن تثري الكتابة التاريخية و مناهج التفسير من منظورات عدّة بطرقها باب دراسة الأساطير و الذهنيات و المخيال الإجتماعي و غير ذلك ، غير أنها تشددت في بعض الجوانب و ألغت جوانب أخرى، كرفضها التعاطي مع فكرة أن الإنسان هو من يصنع تاريخه بمحض إرادته إنما أرجعتها للبني الكامنة في أفكارهم ، و إهمالها للتطور التاريخي وجعل من التاريخ مجرد بني مستقلة عن بعضها البعض ، كما غالت في التعمق في دراسة البنية فتحولت من مجرد منهج علمي إلى ما يشبه الميتافيزيقا (التيمومي،ه.2013: 153، 158). أي ما وراء الطبيعة و هو خلافا للعلوم الطبيعية التي تتناول ظواهر محددة.

وكآخر مدرسة نعرّج عليها بعد عرضنا لمختلف المدارس التي أفاد منها التاريخ في تطوير منهجه وآليات تفسيره بداية من القرن الرابع عشر حتى أواخر القرن التاسع عشر و ما تتابع ظهوره في القرن العشرين ، نجد المدرسة الفروديّة ( Le Freudisme)نسبة إلى مؤسسها الطبيب النمساوي سيغموند فرويد (Sigmund Freud) ( Sigmund Freud) بين ثلاثينات القرن العشرين و سيتيناته (التيمومي،ه.2013: 261)، كانت مساهمات فرويد في الجانب النفسي بالذات و هذا ما يتضح من خلال مساره ومؤلفاته ، وفي مؤلفه " مساهمة في تاريخ حركة التحليل النفسي " اعتبر فرويد نفسه صاحب الفضل في هذا المجال كما وأكد على الدور الذي قدمه لإثراء و إنارة هذا التاريخ رغم حملة الإنتقادات اللاًذعة التي واجهته في بداية الأمر (سيغموند،ف.1982: 5)، من خلال هذه الدراسات التي عكف عليها فرويد أمكنه وضع يديه على حوانب مختلفة من الجانب النفسي و تطعميها بتحليلاته ، فأوجد تقسيما للحهاز النفسي ، كما تناول الحياة اللاشعورية وغيرها من الظواهر النفسية (سيغموند،ف.1986: 8- 9).

لذا فقد أفاد التاريخ من تطبيقات المدرسة الفرودية و بخاصة في كتابة السير (Biographie )أو ما يسمى بالتاريخ النفسي (Psycho-histoire )، و محاولة فهم النفسية الجماعية و الأفكار اللاعقلانية و اللاسمعورية لدى المجموعات البشرية إبان الأزمات و الأحداث المشهودة ، أي أن سلوك الإنساني لا يتحدد بالعقل فقط ، وإنما كذلك باللاّوعي، ومن رواد هذا الإتجاه نذكر الإسكندر آلدر (Alexandre Adler )، (ت 1957) و وليام رايش (Wilhem Reich ) (ت 1937).

غير أن المدرسة الفرودية غالت هي الأخرى في مستويات عدّة من طروحاتما كنفي حرية الفرد من خلال خضوعه لأفعاله اللاشعورية ، و الغرائزية وكذا طروحاته حول الحياة الجنسيّة (سيغموند،ف.1986: 12، 16 و ما بعدها).

و ما يمكن تحصيله أن أوربا منذ بداية القرن الرابع عشر ، اجتاحتها رياح التغيير على مستويات شتى وكان للحياة الفكرية نصيبها من هذا التغيير ، لقد أعاد العقل الأوربي تدراك هفواته التي قيدت من إبداعه ومساهمته الحضارية عبر عصور طويلة ، وكانت الكتابة التاريخية في ذلك تسير جنبا إلى جنب مع هذه التطورات الحاصلة فتفيد منها فيما يحسن منهج تناولها و استنباط حقائقها بطرق موضوعية لتقرب من الحقيقة أو على الأقل تلامسها ، فأفادت من طروحات كل المدارس التاريخية التي احتضنتها أوربا بدءًا من المدرسة الإنسانوية و حتى الفرودية ، و سيظهر للقارئ مدى إفادة مدرسة الحوليات الفرنسية موضوع بحثنا من إسهامات هاته المدارس لتكوين نظرة شاملة لدراسة التاريخ مع إضافة إسهامات جديدة ، وبإعتقادنا أنها نهلت من معين المدرسة الوضعية و البنيوية الشيء الكثير إذا ما قرنت بالمدارس الأخرى ، كما كانت ألمانيا موطنا لمعظم هذه المدارس رغم منازعة فرنسا لها في بعض الأحيان ، مما يكشف لنا أن المؤرخون الألمان كانت لهم يد الطولى في التنظير المنهجي و تعزيز الكتابة التاريخية.

# 3- مدرسة الحوليات (LES ANNALES ) - ظروف النشأة و عوامل الإنبعاث - .

إذا كان علم التاريخ قد سطع في ألمانيا في القرن التاسع عشر ، فإنّ الفرنسيين في القرن العشرين أبدوا منافسة شرسة للألمان بفضل مجلتهم الحوليات (التيمومي،هـ، 2013 : 179) ، التي سعت إلى بلورة رؤية جديدة لتفحص الحدث التاريخي و مستويات التعاطي معه ، و مما لا شك فيه أن هناك عوامل محفزة لإنبعاث هاته المدرسة ، و بل و انبعاث فكر منهجي تاريخي جديد، بداية من هزيمة فرنسا في المواجهة العسكرية أمام ألمانيا سنة 1871 م ( حرب السبعين ) ، و التي دحرجت الواقع التاريخي الفرنسي لإنبعاث المجلة التاريخية سنة 1876 م ، تأثرًا بالمدرسة التاريخية الألمانية (طحطح، خـ 2012: 6) ، و التي لم يسلم رواد التاريخ الحولياتي من التأثر بما أيضا ، و لقد كتب العروي معلقًا على ذلك بالقول : " لا غرور أنحا تعلمت كغيرها من المدارس القومية قواعد التحقيق عن الألمان إلا أنمّا تجاوزت حدود التقنيات فقط". (العروي، ع. 2005: 186) ، فالمدرسة الوضعانية ( positiviste ) الألمانية ، ملهمة الفرنسيين عدّت من بين الثورات السباقة لإعلاء شأن التاريخ و كسر قوالبه الجامدة ، بقيادة كل من " شارل فكتور لانجلوا " ( charles seignobs ) و " شارل سينيوبوس " ( 1854 – 1942 ) ( charles seignobs ) و " شارل سينيوبوس " ( 1854 – 1942 ) ( charles seignobs ).

أما المعطى الثاني فنقرأه في تأثر الفرنسين بالحرب العالمية الأولى الذي بات ظاهرًا ، ذلك أنما زعزعت الكثير من اليقنيات السائدة و رسمت توجهًا جديدًا لمفكريها و مؤرخيها (الطاهري،ع.2018: 250) ، و قد عبّر فرانسوا دوس أحد رواد المدرسة عن ذلك بالقول:" إن إنشاء مجلة الحوليات نتج عن تحول مزدوج بلبل الوضع العالمي في فترة ما بعد( 1914 – 1918 م ) و كذلك حقل العلوم الإجتماعية ، و سنجد هذا التأثير المزدوج وراء كل تبدل في تطور الحوليّاتي "(دوس،ف.د.ت:36) ، كما كان للإضطرابات التي عانى منها الإقتصاد الرأسمالي ، و التي أخذت في الظهور بعد الحرب العالمية الأولى ، و ذلك من خلال التوجه للبحث في الإشكال الإقتصادي و تاريخ حركة الأسعار لفهم ما يجري من انتكاسات و تراجعات و أزمات احتماعية ، علاوة على مآسي الحرب الإقتصادي و تابيخ حركة الأسعار لفهم ما يجري من انتكاسات و تراجعات و أزمات احتماعية مسؤولية هذه الحرب ، و ( 1914 – 1918 م ) و نتائجها :" إن ملايين القتلى استدعوا في الأحياء الشعور بمسؤولياتهم ،و بالنسبة للمؤرخ إفلاس (التاريخ المعرب على من تقع مسؤولية هذه الحرب ، و المعربة على من نتائج حد سيئة كانت لها آثار بعيدة المدى و من هنا نفهم نشاط دراسة التاريخ الدبلوماسي خصوصًا أن العديد من الدول الكبرى سمحت للمؤرخين بالإطلاع على "الوثائق السرّية " القريبة من الحرب (الصبّاغ،ل.1999: 94، 95 ).

و إن ذكرنا المؤشر الأول محل البحث و هو الظرفية السياسية ، فإن فرانسوا دوس ( Françio Dosse) أفصح لنا عن عامل آخر لا يقل أهميّة عن العامل الأول ، و هو مساهمات حقل العلوم الإجتماعيّة (دوس،ف.د.ت:36)، فما طبيعة هذه المساهمة وكيف تعامل معها رواد تاريخ الحوليات ؟.

من بين حقول المعرفة التي أثرت في التوجه المنهجي الحولياتي هي مدرسة علم الإجتماع بقيادة " دور كهايم أن نحلل (Emile Dure Kheim) ( 1858 ) ( 1858 ) ( انظر التعليق رقم 4) ، و اعترف بلوخ بمدونيته له قائلاً " لقد علمنا دور كهايم أن نحلل بمزيد من العمق و أن نعصر المسائل عصرًا "، خصوصًا أن اهتمامات هذا الحقل من العلوم تنصب أساسًا في دراسة المجتمع بمختلف ظواهره و تجليّاته ، لكن المؤرخين سعوا لسحب بساط الصدارة الذي تبناه دور كهايم، بقلب الأدوار - أي أن علم الإجتماع يصبح رافد من روافد التاريخ لا عكس - ذلك أن دور كهايم يجعل من المؤرخ مجرد جامع للرحيق الذي يصنع منه عالم الإجتماع عسلاً (الطاهري، ع. 2018: 6) مانحين المؤرخ مجالاً جديدًا يتوافق مع توجهاتهم المنهجية و الفكرية و هو " علم الإجتماع الديني "(دوس، ف.د. ت. 46).

كما استفاد التاريخ الجديد من مساهمات بعض المدارس الجغرافية منها المدرسة الفيدالية (أنظر التعليق رقم 5)نسبة "لفيدال دولابلاش" ( 1845 – 1918 ) ( Paul vidale de la Blach ) ( 1918 – 1845) و التي تبنت النظرة الشموليّة في تحليل الواقع الإجتماعي ، كما لعبت العلوم الدقيقة دور فعال في تغيير العديد من الرؤى التي كانت سائدة آنذاك منها النظرية النسبية التي استبدلت فكرة الحتميّة بالنسبية ، كما استفادت من طرح المدرسة الوضعية (أنظر التعليق رقم 6)، لكنها انتقدت قدسية الوثيقة عندها (الطاهري، ع. 2018: 8) ، و قد استقى أصحاب مدرسة الحوليات أفكارهم من رواد علم النفس بدراسة العقليات و الذهنيات ( Mentalitès ) ، و قد استقى أصحاب مدرسة الحوليات أفكارهم من رواد علم النفس بدراسة العقليات و الذهنيات ( لوغوف، ج. 2007: 119) ، حيث لم يخف فرانسوا دوس الإلهام الكبير الذي منحه علم النفس للوسيان فيفر و ذلك من خلال فتح إمكانية التعاطي مع تاريخ العواطف ، الحب ، الموت و الخوف ...، غير أنه أفاد بوجوب تناوله ضمن دراسة شاملة للحضارة دون اقتلاعه من جذوره و عزله عن سيّاقه التاريخي "(دوس، ف. د. ت: 132)، و سيتم الوقوف عندها عند تناول الأجيال التي صنعت فكرة التاريخ الجديد و التاريخ الشمولي (histoire Totale) .

إن الأبواب الواسعة التي فتحتها الأنثروبولوجيا للفكر التاريخي الحولياتي و أفقه المنهجيّة ، و تجلي مساهمتها في تطعيم التحليل التاريخي ، عن طريق تفسير التاريخ البشري ، في كليّاته و جزئياته ، كما ركزّت على كشف الصورة التركيبية للمجتمع البشري لذا نرى المؤرخ هو بدوره يتبنى التركيب في الكتابة التاريخية الجادّة ، و سنرى تقاسيم هذا التوجه من خلال استعراضنا لأوجه الفكر المنهجي التاريخي للحوليات فيما بعد ، لكن لا بأس من الإشارة إلى نفحات التأثير الأنثروبولوجي على التّوجه التاريخ من خلال التحويل إلى التفكير التاريخي بدل السردّي ، و تناول المجتمع بدل مؤسسات الدولة ، و دراسة التاريخ الإجتماعي الثقافي بدل التاريخ السياسي

(الريماوي، م.د.ت: 103)، و عبر أحد الباحثين عن هذا الترابط العلائقي بين شتى هاته المعارف التي أثمرت عن توجه جديد في الكتابة التاريخيّة الذي تبناه مؤرخي مدرسة الحوليّات بالقول: "هذا الحوار النظري العميق و الإحتكاك المنهجي الطويل بين التاريخ و الأفكار و المناهج الجغرافية و السوسيولوجية و الإقتصادية ساهما بقوّة في خلق مجلوليات "، كوعاء لبرنامج جديد و جرئ و أيضًا في خلق مجموعة من الأبحاث التاريخية البالغة " (حبيدة، م.1993: 80).

و أخيرا لا بد من التنويه إلى إفادتما أيضا من عديد الطروحات التي قدّمتها مدارس القرن (19 م) خاصة ، و التي ساهمت بشكل جلّى في بلورة الفكر المنهجي الجديد للحوليات .

# 4 - التعريف بمدرسة الحوليات ( النشأة ، رواد المدرسة ، و المساهمة المنهجية التاريخية ) :

### - النشأة:

ظهرت هذه المدرسة نتيجة جهود جيل من المؤرخين الفرنسيين ، الذين رأوا ضرورة كسر القيود التقليدية للتناول التاريخي بالإنتقال لدراسة التاريخ الشامل أو الكلّي (مؤنس، ح.1984: 183) ، و ذلك بصدور أول عدد لمجلة الحوليات منذ 1929 م ، تحت اسم لدراسة التاريخ الشامل أو الكلّي (مؤنس، ح.1984: 183) ، و ذلك يوم 05 جانفي 1929 م ، حيث صدر عن دار ( Lucien Febvre ) ، و كان مديرا المجلة هما : لوسيان فافر ( Lucien Febvre ) ( 1878–1956) ، و كان مديرا المجلة هما : لوسيان فافر ( Marc Block ) ( أنظر التعليق رقم 7) ، و هو مختص في التاريخ الحديث ، و مارك بلوخ ( 1806–1806) ) و كان منطلقها من مدينة ستراسبورغ التي استرجعتها رقم 8) المختص في التاريخ الورويي ( التيمومي، هـ: 179–180 ) ، و كان منطلقها من مدينة ستراسبورغ التي استرجعتها فرنسا سنة 1920 م ، بعد استعادة الألزاس من ألمانيا ، و هو سبب كافي حسب أحد الباحثين لنفهم التّحدي الفكري لحضور الثقافة الألمانية في فرنسا " ( الكوثران ، 2013 : 203) .

إنه و بالنظر إلى الظروف التي تم طرحها مسبقًا و التي كانت بمثابة بذور نماء للمناخ الفكري المنهجي لمؤرخي الحوليات،حيث سعت هاته الأخيرة إلى تحطيم العزلة بين العلوم ونسف كل انغلاق المنهجي (الطاهري،ع.2018: 3) ، لقد اعتبر رواد هذه المدرسة أن الهزائم التي مُنيّت بما فرنسا " هي قبل كل شيء هزيمة للذكاء و الخلق الفرنسيين " la tout, une defaite et du caractère français " (مؤنس،ح.1984: 186) ، لذا عكفوا على إعادة النظر في المناهج التعليمية و قراءة التاريخ و الكيفية المثلى لتفسيره و تحليله ، إنه فن تفسير الشعوب لتاريخها من مناحي شتى ، فليس فقط السياسي و قائد المعركة مسؤول عن خسارة فرنسا في حربها ، بل المثقف و المؤرخ أيضا يتحمل قدر كبير منها ؟؟ .

إن العديد من الباحثين ربط بين تأسيس محلّة الحوليات و الأزمة المالية الإقتصادية الكبرى ، من بورصة "وول ستريت "، و إن كان البعض رفض هذا الربط ،فإن أحدهم ذهب إلى القول أنّ الذين ربطوا بين الحدثين ، إمّا عنوا بذلك ما يعنيه الربط من دلالات السياق التاريخي ، وليس مجرد التَّزامن أو المصادفة " (الكوثراني، و.2013: 199).

و ممن تبنى رفض ربط نشوء مدرسة الحوليات بأزمة 1929 م، المؤرخ فرانسوا دوس الذي كتب قائلا: "يستسلم حاك لوغوف قليلاً إلى السهولة عندما يكتب" ليس من باب الصدفة أن تنشأ مجلة الحوليات سنة 1929 م، و هي سنة اندلاع الأزمة الكبرى "، و يضيف قائلا : " لا يمكن اختزال مشروع مارك بلوخ و لوسيان فيفر إلى ردّ فعل منظم لمجموعة من المؤرخين أمام أزمة اندلعت بصورة واضحة بعد انحيار بورصة وول ستريت ( wall street ) ، في تشرين الأول ( أكتوبر ) عام 1929 م في حين أن المجلة صدرت في حانفي ) من العام نفسه إلى ما بعد الحرب مباشرة "(دوس،ف.د.ت:36) ، رغم أن حاك لوغوف أن المجلة صدرت في حائفي ) من العام نفسه إلى ما بعد الحرب مباشرة "(دوس،ف.د.ت:36) ، رغم أن حاك لوغوف أن المصدفة أن المجلوب سنة 1929 م ، و هي سنة اندلاع الأزمة الإقتصادية العالمية الكبرى " (لوغوف، ج. 2007: 85).

كما أكدّ دوس أن مجلة الحوليات كان الهدف من تأسيسها هو البرهنة للألمان على قدرة الباحثين الفرنسيين ، و لذا فإن كل " عدد من مجلة الحوليات هو قطعة جديدة من الأسلحة الثقيلة لإطلاق النار على المدرسة التاريخية المتشددّة ، الملخصات ، وباب " حوارات و معارك "كانت كلها لممارسة الجدل من خلال مجلة تعطي لنفسها مسحة نضاليّة"(دوس،ف.د.ت:365- 368)، و اعتبر أن تاريخ مدرسة الحوليات ليس بالتاريخ الجامد، بل هي تُواكب التَّحولات المجتمعية و تصمد أما هجمات العلوم الإجتماعيّة، و في الوقت ذاته اعتَّد بقدرتها العجيبة في التأقلم مع مختلف التّحديات العلوم الإجتماعية تجاه التاريخ لذا كان لوسيان فيفر يردد: " بما أن العالم يتحرك فالحوليات أيضًا تتحرك "( نفس المرجع ، د.ت: 29 ، 46 ، 75 ،707 ) ، و لعل هذه القدرة على التأقلم و مسايرة الأحداث ، يمكن الوقوف عندها من خلال العناوين التي حملتها المجلة حسب ما يوضحه الجدول الموالى:

| اسم المجلة                                | السنة       |
|-------------------------------------------|-------------|
| حوليات التاريخ الإقتصادي و الإجتماعي .    | 1929        |
| حوليات التاريخ الإجتماعي .                | 1941 –1939  |
| أمزاج تاريخية .                           | 1944 – 1942 |
| مجموعة أعمال في التاريخ الإجتماعي .       | 1944        |
| حوليات التاريخ الإجتماعي .                | 1945        |
| الحوليات – اقتصاديات – مجتمعات – حضارات . | 1946        |
| تاريخ – علوم اجتماعية .                   | 1989 -1988  |

- جدول رقم ( **01** ) : يوضح بعض العناوين مجلة الحوليات الفرنسية . ( تم رسم الجدول بالإعتماد على: ( التيمومي، هـ: 180 ) ، (دوس،ف.د.ت: 16، 18، 19 ، 41 ، 98 ، 185 ) ، ((لوغوف، ج. 2007: 89 ) .

### - روادّها:

إن النجاح الذي أحرزته مدرسة الحوليات لم يأتِ من فراغ بل على كواهل رّوادها الذين أفنوا حياتهم في سبيل الذود عن أفكارهم و طروحاتهم و قد توالى عليها ثلاثة أجيال تقريبا ، بدأت مع جيل المؤسسين مارك بلوخ ، لوسيان فيبر ، اللّذان وضعوا اللّبنة الأولى للمدرسة ، و تجشما الكثير من الصعوبات لكنهما أبيا الفشل .

ثم إن الأجيال التي تلتهما تعترف بفضلهما و على رأسها فرانسوا دوس الذي كتب قائلا: " فإن مدرسة الحوليات و روادها الأوائل على الأقل أحدثوا تجديدًا في المنهج و المواضيع و اعتمدوا الأساليب غير مألوفة و جرأة غير مسبوقة ، فإلى جانب المدرسة الماركسية اهتمت الحوليّات و التاريخ الجديد بمن لا تاريخ لهم " (دوس، ف.د.ت:9) ، فلا أحد ينكر الشجاعة التي أبدياها لكسر الإنغلاق المنهجي الذي كان مخيمًا على الدّراسات التاريخية و لعل حب الرجلين للتاريخ يبدو سافرًا من خلال قول فيفر: " أنا أحب التاريخ إذا لم أحبه لن أكون مؤرحًا "، "J'aime l'histoire Si je ne l'aimais pas, je ne serais pas historien " لم أحبه لن أكون مؤرحًا "، "Febvre ) .

بوفاة لوسيان فيفر سنة 1956 م ، أصبح فرناند بروديل ( Fernand Braudel ) ( 1902 – 1985 م )( أنظر التعليق رقم 9 ) الملهم الرئيسي لجحلة الحوليات حيث قام بنشر مقال له عام 1958م الذي رسم بعمق مرحلة التاريخ الجديد في وقته و جاء تحت عنوان " التاريخ و العلوم الإجتماعية " الأمد الطويل " (لوغوف، ج. 2007: 98).

رأى بروديل بضرورة كسر الحواجز التي تفصل العلوم عن بعضها و هو ما سماه العروي " بالتناهج " أي تكامل التخصصات في سبيل دراسة موضوع واحد من جوانب مختلفة ".(العروي، ع.2005: 188) ، و في "كل لحظة يذكر فيها العلوم الإجتماعية يصفها بالإمبريالية و يعتبر أنه على التاريخ ألا يرفض المواجهة معها ، و لا يمكن إلّا أن يخرج شامخا من هذه المواجهات ". (دوس، ف. د. ت: 168) ، و يُعتبر مُؤّلَف بروديل " المتوسط و العالم المتوسطي في عهد فليب الثاني "، " بمثابة تورة علمية

جددت مناهج التأريخ و موضوعاته ، إن لم نقل أنها قلبتها رأسًا على عقب ، الأمر الذي جعل من " متّوسط بروديل " دليل القطيعة بين التأريخ التقليدي بمنهجه السردي الحدثي و بين تأريخ جديد شامل "(بروديل،ف.1993: 5) .

و في عام 1969م سلم فرناند بروديل و شارل مورازيه ( Charles Morazé ) و جورج فريدمان ( Priedman ) محلة الحوليات إلى فريق حديد مكون من : أندريه بورغيار ( André Borgier ) المختص في تاريخ العائلة ، و ماك فارو ( Mark Farrow ) المختص في تاريخ المعاصر ، و حاك لوغوف المتخصص في التاريخ الوسيط ، و ايمانويل لورا كاوري ( Jack Rouvel ) المختص في التاريخ الحديث ، حاك روفيل ( Jack Rouvel ) و بيير نورا ( Pierre Nora ) (طحطح، خ. 2012: 92) ، و قام الجيل الثالث سالف الذكر ، بإحداث مقاربات حديدة مخالفة لقوالب الحيل الثاني عن طريق الأخذ بالمقاربة الأنثربولوجية و التركيز على ( الميكرو – تاريخ ) (Micro – History) و العودة للتّعاطي مع الحدث السياسي ( مجاهد، م. د. ت : 26) ، و في هذا الجيل أيضًا برزت أزمة تاريخ الحوليات و كان الحديث عن التاريخ المفتّت بداية مع أواخر الثمانينات و التيّ أشار إليها دوس .

هذه الأزمة التي أنكر حاك لوغوف وجودها ، مؤكدًا أنها مجرد هجمات من طرف من يُريدون الإطاحة بمساهمات الحوليات و بالمنهج التاريخي ، كما قال بنجاح تجربة " التاريخ الجديد " ( Histoir nouvelle ) ، الذي يعتبره أنّه ما يزال يعيش مرحلة طفولته الأولى ، لكن بعد مرور سنوات كان ما توقعه دوس و هو الإنفجار الذي مسّ التاريخ محولًا إياه إلى شظايا متناثرة ، و مفتّتة (طحطح، خ.2012: 104، 104) ، لقد كانت المسألة غاية في الخطورة ، " فهي مسألة الوجود بحد ذاته للتاريخ و قدرته على محربة الإنتجارية المزدوجة : الهروب إلى الأمام على طريق الذوبان ضمن العلوم الإجتماعيّة أو التراجع نحو التاريخ الوضعي القديم الذي عرفه القرن التاسع عشر ". (دوس، ف. د. ت. 30).

لذا فإننا شهدنا بعد ذلك توجهات جديدة رسمها التاريخ الحولياتي ، و التي تنّم عن تصالح عميق مع التاريخ كان من تجلياتها انتعاش كتابات السير ( la biographie modal )، لكن بخلاف ما كان سائدا من قبل ، حيث ينبغي لسرد حياة شخص أن يخدم " نموذجًا مثاليًا " يتجاوز شخصية الفرد ، و كان نتاجها تناول قضايا اجتماعية من خلال السير الفردية (طحطح، خ.2012: 93).

و مجمل ما يمكن أن نحصده من اسهامات رواد التاريخ الحولياتي ، أنهم أوجدوا منهجًا يضمن لها دوام الإستمرار ، و ذلك من خلال مواكبة التطورات و القضايا الراهنة ، علاوة على ذلك عملوا على الإحتكاك بمختلف العلوم الإنسانية بغية تطوير المنهج البحث التاريخي و توسيع أفقه ، واضعين في حساباتهم أمرًا على غاية من الأهمية و هو محافظة التاريخ على هويته و مكانته و عدم الإنسلاخ أو الذوبان في بوتقة العلوم الإنسانية و الإحتماعية الأخرى .

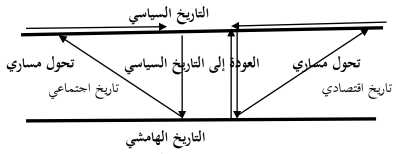
# - الإسهامات المنهجية للمدرسة:

تعددت الإسهامات التي قدمتها مدرسة الحوليات للتاريخ و منهجية البحث التاريخي و يمكن إبراز أهم هاته الإضافات في النقاط الآتية :

- إبراز مجموعة من الإشكاليات و المناهج الجديدة ، ساهمت في صقل التاريخ الجديد مثل : الديمغرافيا التاريخية ، التاريخي الديني و الإجتماعي ، و تناول مواضيع أنثروبولوجية كالتغذية و الأسطورة (لوغوف، ج. 2007: 88، 112). ، ومن تلك المقاربات الثريّة بأبعادها ما طرحه على سبيل المثال بييير نورا في دراسته " للذاكرة الجمعيّة " ، لتُعدُّ من ملامح التجديد في الخطاب التاريخي (ياسين ، اليحياوي. 2018: 115) ، " باعتبار أن الرجل المؤرخ هو الرجل الذي لديه مشكلة ، و هذه المشكلة مستمرة التاريخي (ياسين ، اليحياوي. 2018: 155) ، " باعتبار أن الرجل المؤرخ هو الرجل الذي لديه مشكلة ، و هذه المشكلة مستمرة لنعه من النوم "، " axi المشكلة و المشكلة و المشكلة و المشكلة مستمرة التاريخي النوم "، " dormir التاريخي البحث التاريخي البحث التاريخي المنابع المشكلة ، و شكل المشكلة من النوم "، " dormir المؤرث شكل المشكلة تاريخية ، مما سيثري البحث التاريخي دون شك.

- تجاوز الوثيقة و الأرشيف في شكلها التقليدي ، و ربط البحث التاريخي بالنقد و التحليل ، و من ثم اسقاط قدسيّة الوثيقة و الأرشيف الرسمي، و تماشى هنري مارو (Marrou, henri – Irènèe) مع هذا الطرح بالقول :" يتم إنجاز التاريخ بالوثائق ، لكن الوثائق ليست هي القصة بأكملها ، يمكن أن تؤدي إلى صواب أو خطأ إنحم لا يقولون كل الماضي الذي نعترف به " l'hitoire se fait avec des documents, mais les documents ne sont pas الماضي الذي التعرف به " toute l'histoire, ils peuvent conduire au vrai ou à l'èrreurs, ils ne disent pas toute le passè, que nous ne reconnaissons.

- الخروج بالتاريخ من بؤر الإنغلاق و التأكيد على التاريخ الإقتصادي و الإجتماعي و رفض التاريخ السياسي الحدثي ، كما نادى هؤلاء بتاريخ معمق كلّي ، و التخلص من التاريخ التقليدي الفقير و المنحط (لوغوف، ج. 2007: 88) ، و الإنتقال إلى دراسة تاريخ الذهنيات و التاريخ المتخيل و البني و المهمشيّن ، لذا أصبح من الممكن أن يتخذ المؤرخ موضوعه من حدث مهم أو غير مهم ، من سيرة شخص أو مكان أو عادة أو من ممارسة ما .(الريماوي، م.د.ت: 102) ، مع إعطاء مساحة لدراسة اهتمامات و مشاكل الإنسان الأوربي المعاصرة ، و اختزال البحث فيما هو " اجتماعي ، تمثلي ، و تصوري ، مواقفي ... حيث وجهوا البحث و الكتابة نحو المواقف و التمثلات الإنسانية التي رصدتها الوثائق التاريخية بمفهومها الشامل ، بفضل اقتحام أوراش المعتقدات الشعبيّة و العقليات الجماعية ، لتجاوز التاريخ " النخبوي التقليدي " ( أبرهموش، م.د.ت: 2) ، و يمكن رصد هذا الإنقلاب في تناول المواضيع ومعالجة الأحداث التاريخية بالمخطط الموالى :



- شكل رقم ( 02 ) ( إنجاز الباحثين ) : يوضح تحول مسار الكتابة التاريخية عند مدرسة الحوليّات .
- التأكيد على " فن طرح المشكلة ودقة صياغة الفرضية " ذلك أنّ قيمة البحث التاريخي تتجلى أساسًا في انتقاء مسألة و كيفية تحليلها للوقوف على أبعادها و فهم كنهها ، من جهة أخرى عليّه تحديد " فرضية معيّنة " ينطلق منها ، فالفرضية هي " المحرّك الأساسي للباحث و هي تجعل الوثيقة تنطق و تتكلم ، و يكون البحث أكثر خصوبة ، كلّما كانت الفرضية محكمة الوضع ،و صاحبها ثاقب البصر" ، و هذا أمر لا يخالطه شك و الكثير من الأبحاث الجادّة كان هذا سر فعاليتها و ما حصدته من نتائج . (الصبّاغ، ل. 1999: 104).
- طرح فكرة " الأمد الطويل "( Temps long )، من قراءات التي أضافها التاريخ الجديد ، و قصدوا به أن التاريخ يمر سريعا ، لكن القوى العميقة التي تصنع التاريخ لا يمكننا الوقوف عند تأثيرها إلا إذا عبر الزمن الطويل(لوغوف، ج. 2007: 113) ، و التي تبناها فرناند بروديل كما أشرنا سابقًا ، و يمكن تمثل الأطر الزمنية التي قننها بروديل بالمخطط الموالى :

الأمد الطويل ( مسارات تاريخية طويلة ).

- شكل رقم (03): (إنجاز الباحثين) الأطر الزمنية عند بروديل. (تم رسم الشكل بالإعتماد على : (مجاهد،م.د.ت :26) ، (بروديل،ف.1993) ، (حبيدة،م.1993) . (حبيدة،م.1993) ، (حبيدة،م.1993) . .

إنَّ المفاهيم الجديدة التي تبنتها مدرسة الحوليات في قراءتما للحدث و إعادة بعثه في حلَّةٍ جديدة ، من مثل ما طرحه بروديل حول " فكرة الأمد الطويل "، و " التاريخ الجامد " ( Histoire Immobile ) مع إيمانويل لوروا لادوري ، حيث لم يصبحوا يبحثون عن القوى المسببة للأحداث بقدر محاولة فهم آثار ذلك الحدث عبر الزمن الطويل ، و الذي يبقى يمد بجذوره حتى الفترة الحاضرة ( طحطح ، خ و المهاجر ، ي . 2015:165 – 168) .

- تبنّت المجلة طريقة عمل جماعي ، إذ خلقت شبكة كبيرة من الأصدقاء و القراء داخل فرنسا و خارجها ( التيمومي، هـ:181) . و ما يمكن الختام به في هذا العنصر هو المصير الذي ستؤول إليه مدرسة الحوليات و التاريخ الجديد ،و قد توقع أحد رجالها ثلاثة آفاق للدّراسات التاريخية وفق المنهج الحوليّاتي:
  - أ. أن يصير التاريخ عِلمًا يتغلغل في كل مجال معرفي ، و يبتلعها ليكون " مدًا تاريخيا " ، بوصفه علماً شموليا لدراسة الإنسان .
- ب. أن تلتحم العلوم الإنسانية الثلاثة المتقاربة في موضوعها ، و هي التاريخ و الأنثروبولوجيا و علم الإجتماع ، و أمام هذه الفرضيّة قد يسمي بول فاين هذا العلم الجديد ب " التاريخ السوسيولوجي " ، و إن أحبذ تسميته ب " الأنثروبولوجيا التاريخيّة ".
- ج. الإحتمال الثالث و الأخير ، هو أن يحدث التاريخ قطيعة ابستمولوجية مع ماضيه ، و يتخندق في متارس جديدة و أن يتوقف عن مغازلة العلوم الإنسانيّة .(لوغوف ، ج. 2007: 134 134 ) .

### 5 - الإنتقادات الموجهة لمدرسة الحوليات:

لم تكن مدرسة الحوليات بمنأى عن الإنتقادات الموجهة إليها ، من بينها حديثها عن علمية التاريخ ، التي أبي أن يتعاطى معها الكثيرون ، بل و لم تلق استحسانهم ، ففاليري ( Valérie ) ( Valérie ) على سبيل المثال لا الحصر يسخر من مزاعم التاريخ العلمية ( من موضوعيته الظاهريّة ) " إن التاريخ لا يعلمنا سوى المؤرخين : هل لهم أسلوب ، فطنة ، موهبة في مهنة ، جعلنا نؤمن بوجود ( أسباب ) أو قوانين (....)إنّه فن ، و لكن لا أكثر "( توليه ، غ،وتولار، ج. 1999: 25) ، كما رفض ميشال فوكو ( أسباب ) أو قوانين (....)إنّه فن ، و لكن لا أكثر "( توليه ، غ،وتولار، ج. 1999: 25) ، كما رفض ميشال فوكو ( أسباب ) أو قوانين (....)إنّه فن ، و لكن لا أكثر "( توليه ، غ،وتولار، ج. 1999: 50) ، كما رفض ميشال فوكو ( أسباب ) أو قوانين (....)إنّه فن ، و لكن لا أكثر "( توليه ، غ،وتولار، ج. 1998: 50) ، كما رفض ميشال فوكو أبدًا ( 1984: 1936 ) من جهة أخرى بالتحول الذي أضافه التاريخ الشامل (فوكو ، 147: 1987: 1987) .

إنَّ هذه الإنتقادات تَنْبَنِي أساسًا على خصائص دراسة العلوم الإنسانية ، ذلك أن الموضوعية فيها هي مشكلتها المحورية ، و من يقف على دراستها يتبين له الصعاب التي تعترض الباحث ، لكي يبلغ مستوى العلوم الطبيعيّة و نجاحها أو يتمثل روحها و طابعها ( قنصوة ، ص.707: 74) .

لقد كانت محط نقد لاذع من قبل الكثير من السوسيولوجيين الذين عابوا منهجهم الساكن ، فعالم الإجتماع فرانسوا سيميان (françois simmand) في مقاله " المنهج التاريخي و العلوم الإجتماعية " الصادر عام 1901 م وصف المؤرخين على أنهم أناس ظرفاء ليس إلا و " التاريخ ليس علمًا و منهجه عديم القيمة "، كما هاجمهم الماركسيون أثناء الحرب الباردة لميلهم للنظام الرأسمالي، لذا فإنّ مؤرخي الحوليات عرجوا لدراسة بعض المفاهيم الماركسية ، نلمس ذلك من خلال بعض نتاجهم الفكري "نمط الإنتاج الأسيوي " و " الإستبداد الشرقي " و من جملة الإنتقادات أيضا الإهمال التّام و الكلّي للتاريخ السياسي منذ صدور أولى أعدادها و اعتبروه قصورًا لذا فإن مؤرخو الحوليات قد عمدوا فيما بعد إلى المزج بين المواضيع ذات الطبيعة السياسية — الإجتماعية . ( عبد الواحد محمود ،م. 2005: 205) .

كما طرحت مسألة العلاقات بين التاريخ و العلوم الإنسانية العديد من التساؤلات و الإشكالات ، ذلك أنها تؤدي إلى اضمحلاله و تخليه عن مناهجه الخاصة ، بل اعتبرها البعض اعلان عن نقد صفة التاريخ و اعلان موته.

و كان لإقتصار مؤرخي الحوليات على دراسة التاريخ الأوربي ، أيضا من بين الإنتقادات التي تجاذبها البعض بل يمكن اعتبار التاريخ المدروس من قبلهم " التاريخ الأوروبي المركزي " " Europèocentrisme "، بل " الفرنسي المركزي " ، رغم تصريح لوغوف منذ البداية أنه لا يسعى مع زملائه إلى التركيز على المنهج التاريخي الأوروبي. (لوغوف، ج. 2007: 17، 430).

وجه العروي من جهته انتقادًا شديد اللهجة لمدرسة الحوليات ، فقد كتب في مؤلفه بالخط العريض (منهجية بلا قاعدة معرفية وحمولية أم تلفيق ؟) ، حيث اعتبر أن التاريخ الشمولي جعل من المؤرخ جماعا طفيليًا ، و من التاريخ بحرد فتات ، والإنفتاح في كلّ الإتجاهات حتى العودة إلى التاريخ الحدثي الذي كانت تنبذه ،"و هكذا ما كان مرفوضًا غير مستساغ عند مؤسسي المدرسة أصبح اليوم مقبولاً و ربما مطلوبًا .... و السبب الأول و الأهم هو إخفاق التنهاج"، و العلّة الكامنة وراء ذلك أنه في فرنسا "لم تكن أبدًا المعرفيات في مستوى المنهجيّات ".(العروي، ع. 2005: 195–195).

و ما يمكن الخلوص إليه ها هنا أن مدرسة الحوليات هي الأخرى وجهت لها عديد الإنتقادات لتناسيها أو تجاهلها بعض الجوانب و الطروحات ، و كان أمرًا طبيعيا في ظل الصراع المنهجي بين المدارس فكل منها تخاول افتكاك ورقة الصلاحية و المشروعية لتطبيق مناهجها في دراسة التاريخ ، لكن ما يُمكن استجلاؤه بوضوح هو قدرتها على التاقلم و مراجعة أطروحاتها فيما تقدم لها من بعض الانتقادات ، ومعاودة مواصلة مسارها ، و هذا لا يعد عيبًا " فلكل فرس كبوة "، لكن الأهم هو نحوضها عند كل كبوة أو انتكاسة رافقت تاريخها الطويل ، لكن هذا لا يعني صحة تكامل المنهج الذي طرحته و حلّوه من أي عيّب أو نقص .

# 6 - المؤرخ العربي و مدرسة الحوليات - بين الواقع و المأمول - .

لقد منح مؤرخوا الحوليات للمنهج التاريخي مساهمة قيمة في دراسته و تحليله و الكيفية المثلى للتّعاطي معه و لا نتصور أن ثمرة جهدهم جاءت من فراغ ، بل من سهر اللّيالي و عمق التفكير والتعب نفسي و البدني و إذ كنا ننحن كعرب نتغنى دائما بسبقنا لعديد الأطروحات التي قدمها لنا الغرب في قوالب جاهزة و لسنا في معرض لنفي هذه الحقيقة فالتحولات التي أخذ الثنائي الفرنسي مارك بلوح و لوسيان فيفر برباطها لمدرسة الحوليات إنما هي في الأصل من عمق الطرح الخلدوني .(الريماوي،م.د.ت:98) ، لكن تم تطويرها و إخراجها إلى فضاء أرحب ، فنجد علامتنا ابن خلدون ينبه إلى الأطر و الطرق التي ينبغي تناول الحوادث التاريخية بقوله:"و في باطنه نظر و تحقيق و تعليل للكائنات و مباديها دقيق ، و علم بكيفية الوقائع و أسبابها عميق ، فهو لذلك أصيل في الحكمة عريق ، و جدير بأن يُعدّ في علومها و خليق "( ابن خلدون،ع.2001: 6) ، و لن تسعنا الأوراق إذا ما أردنا الحديث عن مساهمات المفكرين العرب في سبيل تمحيص الحوادث التاريخية ، و كتابة تاريخ نقي في الكثير من جوانبه من الشوائب و الأكاذيب ، وما نريد أن نببه إليه هاهنا أن الموروث العربي لا يخلوا بذور النماء المنهجي الذي تبناه رواد التاريخ الحولياني و صدحوا به ، غير أم تجد العناية الكافية من الأقلام العربية فتخرج بما إلى عالم النور والتوطين الفعلي لها .

إذا ما جئنا للحديث عن حلِّ ما طُرح في مدرسة الحوليات ، و موقف المؤرخين العرب ، نجد اشكال انفتاح العلوم الإنسانية و الإجتماعية على بعضها كان حاضرًا ، ذلك أن هناك من تشبث بنظرة تقليدية لعلم التاريخ تقوم على الفصل النظامي بين الأقسام و الحقول ، و على الفصل المنهجي بين الإختصاصات و طرائقها ، هذا من جهة و من جهة أخرى هناك من من دعا إلى التجديد في التاريخ على مستوى المنهج و الحقل ، مع تعميق علاقته الإيجابية بالعلوم الإجتماعية لا علوم مساعدة بل كعلوم تتكامل و تتعاضد مع التأريخ البحثي ( الكوثراني، و . 2013: 400).

إنّه منذ سبعينات القرن العشرين كان هناك الكثير من الكتابات العربية مشرقًا و مغربًا تُعنى بمسائل البحث التاريخي الجديد، منها المؤرخ المغربي أحمد توفيق صاحب أول رسالة دكتوراه باللّغة العربية ، و التي ناقشها في السبعينات و جاءت موسومة ب" المجتمع المغربي في القرن التاسع عشر (1850- 1912) ، حيث عكف من خلالها على تقديم دراسة شاملة للمغرب خلال القرن التاسع

و من المؤرخين المتأثرين بالفكر الحولياتي على نحو غير مباشر منذ مدّة مبكرة من القرن العشرين من العراق نذكر المؤرخ على الوردي على سبيل المثال. (عبد الواحد محمود،م.2005: 268) (أنظر التعليق رقم 11)، لكن رغم ذلك لا يزال التاريخ العربي في حاجة لمن يكتبه و يُزيل الغموض عن الكثير من القضايا المطروحة فيه و ذلك " بتجديد المساءلة و بتنويع المقاربات ، و بالتّخلي عن قدسيّة الوقائع و بطولة الشخوص التاريخيين ". (لوغوف، ج. 2007: 27) .

لكن التساؤل الذي يطرح نفسه هو المقترن بقلب الأدوار فإذا كان مؤرخوا الحوليات ، قد استلهموا التحديد على مستوى المنهج و الكتابة التاريخية ، حقيقة من الظروف التي عايشوها طوال فترة الحروب و الأزمات التي ألمت بهم ، أو يمكن اعتبارها بمثابة محفّز قوي لحدوث استجابة فعالة على مستوى منهج البحث التاريخي ، و كنّا قد أشرنا إليها سالفًا في حديثنا عن ظروف نشأة المدرسة ، فيحق لنا أن نتساءل مع الباحث محمود عبد الواحد محمود ليس فقط عن العراق بل عن الوطن العربي كافة ، الذي لم يشهد الإستقرار عبر تاريخه الطويل .

لقد كانت هذه الظروف مادّة دسمّة يُمكن أن تكون مختبرًا على حدّ تعبير الباحث لتطبيق العديد من الفلسفات التاريخية و إتجاهاته أو استنباط مدرسة تاريخية جديدة . (عبد الواحد محمود،م. 2005: 269) ، و لم يحدث أي شيء ، فماذا يعوزنا لتحقيق هذا التَّوجه على أرض الواقع ؟ ، إن كان الإرث الثقافي فهو زخم و مثَّقل بأفكاره و قضاياه ؟ ، لا شك أن هذا يقودنا للحديث عن الإفلاس الذي أصبحنا نشهده ، فلا الحروب التي عصفت بنا استطاعت أن تحرك توجهاتنا الفكرية و لا أن تخلق فينا احساسًا بالأزمة التي حيّمت و لا تزال على تاريخنا و واقعنا العربي ؟؟.

و حسب رأي الباحث نصر الدين سعيدوني أنّ العالم العربي يعيش أزمةً مضاعفة ؛ سواء كان ذلك من حيث المنهج وطريقة المعالجة ، أو من حيث البحوث المتناولة كما أشار إلى بعض طروحات المؤرخين العرب، كقسطنطين زريق الذي نقد استخدام مناهج بلوخ بشيء من الضمنية في كتاباته، وكذلك ما كتبه بعض المؤرخين الأكاديميين لاحقًا من أمثال وجيه كوثراني و وليد نويهض اللّذين حاولا التعريف بمنهج مدرسة الحوليات وتوجهاتها، و ذهب إلى قول مفاده عدم تجاوب المؤرخ العربي مع التّوجهات البحثية و المنهجية المدرسة الحوليات ، بسبب وجود تيارين من المؤرخين في الوطن العربي ، الأول حافظ على التوجه المنهجي للمدرسة الوضعية ، فحاول التعرف إلى واقع الدراسات التاريخية في الغرب، دون الإستفادة منها في صقل مقارباته و مناهجه ، و خلص إلى إبراز الفجوة و الأزمة التي تعصف بالمؤرخ العربي و كتابتة للتاريخ ، باستثناء بعض المؤرخين الذين سمحت لهم الظروف أن يمارسوا البحث التاريخي في الأوساط العلمية الأوروبية ، أو أن يحضروا رسائل جامعية بإشراف أساتذة يأخذون بمنهج مدرسة الحوليات وطريقة تناولها ومنظورها (https://www.dohainstitute.org/) .

و رغم هذا لا نعدم عديد المبادرات التي لفتنا الإنتباه إليها و التي تحتاج إلى رصد و تقويم و احصاء لتنظيمها و ترتيبها ، و معرفة طبيعة المواضيع التي طرقتها متأثرة بمسار الطرح المنهجي التاريخي لمدرسة الحوليات ، و التي لا شك تحتاج لدراسة منفصلة ، لذا نرجوا أن يستفيد المؤرخون في الوطن العربي من الطرح المنهجي لمدرسة الحوليات ، و ليس هذا فقط بل يحاولون أن يكيّفوه حسب طبيعة تاريخهم

و معطياته ، ذلك أن " لكل زمان و عصره مخياله الإجتماعي الخاص و منابع قيّمه الخاصة حافزه الأخلاقي ، و رموزه و دلالاته التيّ يتحدد بما عالمه الإجتماعي ".( الكيلاني،ش.د.ت:14) .( أنظر التعليق رقم12).

إن التراجعات و النّكسات التي تشهدها الأمة العربية ، وما يخنقها من مؤامرات ، كلها تدعو المؤرخ العربي إلى إعادة قراءة تاريخه ، وعقد تصالح معه ، وتفحصه بوعي و فهم صحيحين و معالجة موضوعية ، و السعي للوقوف عند إيجاد تفسيرات لهذه النّكسات التي بقينا نتخبط في وحلّها لأمد طويل دون أن نمسك بزمام المعضلة ، فبقي الداء ينخر مجتمعاتنا ، و بقينا نتهاوى دون أن ننهض من جديد لنتابع التعاطي مع واقعنا و رسم مسيرة تاريخية مُمّنهجة واضحة المعالم و التّوجهات ، وهذا ما نأمل أن يأخذ به المؤرخ العربي ، فيساهم في خط أبعاد معمقة لفهم لصيرورته التاريخية وما يطرأ عليها أو يتجدد فيها .

#### 7 – خلاصة :

و في ختام هذا الطرح لا يسعنا إلاّ التنويه بفضل مختلف المدارس التاريخية الأوربية في النهوض بالكتابة التاريخية فقد كانت مساهمة كل واحدة من هذه المدراس جرعة مُضافة لتقويم منهج الكتابة التاريخية وتنويع مقاربات التعاطي تفسير حوادثها التاريخية.

بذل مؤرخوا الحوليات جهدًا لقراءة التاريخ ، و استنباط أحداثه ، و تطوير منهجه و التي أثبتت فعاليتها و قدرتها على التأقلم أمام الهزّات الفكرية التي اعترضت مسار طريقها الطويل ، لقد هيأت الظروف التي عاشتها فرنسا هذه النخبة التاريخية للإستفادة من أخطائها ، باعتبار أن المؤرخ هو حارس هوية البلاد و المدافع عنها ، و كان قلمهم سلاحهم لمواجهة الغطرسة الفكرية للألمان التي قطعوا فيها أشواطاً مضافة مقارنة بالفرنسيين في ذلك الوقت ، و استطاعوا بجهودهم من خلال ما قدمته مدرسة " الحوليات " للتاريخ و المنهج التاريخي ، رغم الإنتقادات اللاّذعة التي وجهت لشخصها و نحن في اعتقادنا لا نستبعد نسبية الحقيقة في التاريخ ، بالله الأخير ، إلّا أن مساعى الإقتراب منها مسعى يستحق أن نُباركه .

إنه من الضروري أن يشهد الوطن العربي هو الآخر حراك جذري و معمق في سبيل إعادة قراءة تاريخه ، و لما لا تأسيس مدرسة منهجية خاصة به ، خصوصًا أنه لا يعوزه التراث و لا الظروف الحانقة التي يمكن أن تنبهه لتفسير الكثير من اشكاليات مجتمعاته و الوقوف عندها ، كما يجب أن ننبه إلى ضرورة الإستفادة مما قدمته المدرسة الفرنسية مع محاولة رسم سياق صحيح و ممنهج في تناول المواضيع التي تهم المجتمع العربي و ترسم دينامية حياته في مختلف جوانبها عبر تاريخه الطويل ، و هي نقطة جد مهمة وجب مراعاتها أو بتعبير آخر قولبتها وفق ما يتماشى و تاريخ الوطن العربي الكبير مع الإستفادة من التصور و بُعد النظر للفكر الحولياتي في قراءته للأزمات التي عصفت و تعصف به دون أن يهتدي لأسباب الفشل التي كرست مفهوم الإنحطاط.

### - التعليقات:

- 1. ألماني ولد في ترير(Terier) لأسرة يهودية في منطقة الراين ، اهتّم منذ صغره بالشعر و الفلسفة ، حصل على الدكتوراه في الفلسفة من جامعة جينا (Jena University)، عيّن في الجامعة بألمانيا ثم أخرج منها بسبب آرائه الهيغلية ، انتقل إلى فرنسا من 1843- 1845)، و إلى بروكسل من (1845- 1848)، تزامل مع أنجلز و أسسوا ما أطلق عليه بالماركسية. ينظر: (شهاب ، و.د.ت:44).
- 2. ألماني كان صديقا وزميلا ماليا لماركس أثناء إقامته في بريطانيا ، وكان له دور في عرض المبادئ الرئيسية للمادّية الجدليّة ،له عديد المؤلفات منها " جدل الطبيعة " ،" الإشتراكية طوباوية و علمية" ، كما اشترك مع ماركس في تأليف " بيان الحزب الشيوعي". (الموسوعة الفلسفية المختصرة ،د.ت:81).
- 3. ألماني ولد في 27 أغسطس 1770، بمدينة أشتوتجارت، يرجع أصل أسرته إلى يوهان هيغل الذي هجر إلى ألمانيا تحت اضطهاد النمساويين للبروتستانت ، ظهرت نباغته منذ سنّ مبَّكر، عمل مدرسًا في بعض فترات حياته ، و بقي على اتصال بأجواء الفلسفة الألمانية عن طريق خطابات هيلدرلين و شيلنج ، لهيغل العديد من المؤلفات منها علم المنطق(1812–1816)، فلسفة التاريخ (1837)، تاريخ الفلسفة (1833–1836). ينظر: الديدي، ف. 2001: 9 ، 17.

- 4. فرنسي ولد بمدينة ايبينال ( Epinal) بمقاطعة اللورين ، استكمل دراسته بمدرسة المعلمين العليا ، شغل مناصب عدّة ، حيث عين بجامعة (Bordeau) بفرنسا سنة 1887م ، حيث أخذ كرسيا في علم الإجتماع ، ثم بعد عين بجامعة باريس 1902م التي أصبح أستاذا بحا في علم الإجتماع ، له اسهامات هامة في علم الإجتماع منها : الأشكال الأولية للحياة الدينية سنة التي أصبح أستاذا بحا في المجتمع سنة 1893 ، وله دراسة معمقة عن الإنتحار سنة 1951، ينظر (شهاب ، و.د.ت:24).
- 5. المدرسة الجغرافية الفرنسية :من روادها لابلاي (le blay) ، و ديمولان (Demolin) ، و لابلاش (Demolin) ، و ديمولان (Demangeon) ، و المدرسة الجغرافية بالموضوعات البشرية ، فقد تفوقوا أيضا في الدراسات ديمانجون (Demangeon) ، و إلى جانب اهتمام رواد المدرسة الجغرافية بالموضوعات البشرية ، فقد تفوقوا أيضا في الدراسة انبعثت متأثرة الإقليمية ، واعتمدت أساليب علمية تقوم على الشرح و التحليل بالخرائط و الرسوم ، كما نشير أن هذه المدرسة انبعثت متأثرة بالمفاهيم و الأفكار الجغرافية التي كانت سائدة في ألمانيا ، ينظر (عبد العال ، أ. 2006: 9 ، 57).
  - 6. للوقوف على ما أسهم به الألمان في حقل التاريخ و فلسفته ، ينظر : (إلمر سارنز، ه. د. ت: 266 و ما بعدها).
- 7. و لد في فيفري من عام 1878م تلقى ثقافته في نانسي ( nancy ) ، ثم في باريس في مدرسة المعلمين العليا في السوربون ، و لد في فيفري من عام 1919 م أستاذًا في ستراسبورغ ثم في الكولا جدي فرانس ، من أعماله : مارتن لوثر (problème de ) ، مسألة اللاّلِيمان في القرن السادس عشر دين رابليه ( 1942 )، حرب الفلاحين في ألمانيا ( 1928 ) ، مسألة اللاّلِيمان في القرن السادس عشر دين رابليه ( 1942 )، حرب الفلاحين في ألمانيا ( 1928 م مع صديقه و ) أسس في مطلع 1929 م مع صديقه و زميله مارك بلوخ مجلة حوليات التاريخ الإجتماعي . ( الكوثراني، و 2013: 2013) .
- 8. ولد عام 1886 م، تابع دروسه في المدرسة العليا للمعلمين ، و بعض الحلقات الدراسية في جامعات الألمانية " ليبزيغ و برلين منذ عام 1919م و حتى عام 1936م عمل أستاذًا في جامعة ستراسبورغ من أعماله الكبرى " السمات الأصلية للتاريخ الريفي الفرنسي : تحليل لتطور البنى الزراعية في الغرب الوسيط و الحديث من القرن الحادي عشر إلى الثامن عشر ( 1931م ) ، و سلسلة مقالات في مجلة الحوليات التي أسسها مع صديقه فيفر ، انتقل إلى باريس عام 1936م ، كتب أيام الحرب 1941م ، عطوطته الشهيرة " تمجيد التاريخ " مهنة المؤرخ ، (( Apologie pour l'histoire ou mètier d'historien ) ، و أعدم في عام 1944 ، ( نفس المرجع ، انضم خلال الحرب إلى المقاومة الفرنسية ، اعتقل على يد الإحتلال النازي ، و أعدم في عام 1944 ، ( نفس المرجع ) . 2001 : 2013 .
- 9. مؤرخ فرنسي ، بعد اكمال اختصاصه العالي في التاريخ ( Agègation ) ، عمل في الجزائر مدة عشر سنوات بين عامي
  1923 1932 م و هناك اكتشف المتوسط الذي سيكون موضوعا لأطروحته في دكتوراه ، تعرف إلى لوسيان فيفر الذي أصبح صديقه و أستاذه و الذي نصحه بتحويل أطروحته التي كان سجلها عام 1923م من " سياسة فيليب الثاني المتوسطية ، إلى دراسة شاملة عن " المتوسط في عهد فليب الثاني "، تسلم رئاسة مجلة الحوليات بدءًا من 1947م ، نفس المرجع ، إلى دراسة شاملة عن " المتوسط في عهد فليب الثاني "، تسلم رئاسة مجلة الحوليات بدءًا من 1947م ، نفس المرجع ، 2013 : 212).
- 10. الإشارة المرجعية لبعض الدراسات المشار إليها : (بوتشيش، إبراهيم القادري . (2014). المهمشون في الغرب الإسلامي (ط1). القاهرة: دار رؤية ، تيتاو، حميد (2009). الحرب والمحتمع خلال العصر المريني (609-869ه/2112 الإسلامي (ط1). القاهرة: دار رؤية ، ليناو، حميد (2009). الحرب على البنيات الإقتصادية والذهنية (د.ط). الدارالبيضاء: مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود.
- 11. على الوردي مؤرخ عراقي ذا أثر كبير من بين مؤلفاته: منطق ابن خلدون في ضوء حضارته و شخصيته، و خوارق اللآشعور أو أسرار الشخصية الناجحة، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث من بداية العهد العثماني حتى منتصف القرن القرن التاسع عشر، + 6 و غيرها من مؤلفات الأخرى.

12. نشير هنا أن البحث في قضية تفاعل المؤرخ العربي مع المدارس الغربية من عدمها ضعيف في الأبحاث المنجزة حسب اطلاعنا ، و هو شأنه بالنسبة لمدرسة الحوليات ، غير أنه أمكننا الوقوف على مؤلف جديد ، وقف عند هذا الأمر ينظر : مايع حسين ، مدرسة الحوليات الفرنسية و أثرها في المؤرخين العرب (صالح أحمد العلي نموذجًا ) ، دار القناديل ( لم ينشر بعد حسب اطلاعنا ).

# - قائمة المصادر و المراجع:

### أ. المصادر:

- 1) ابن خلدون ، عبد الرحمان. (2001). مقدمة ابن خلدون. (د.ط). لبنان: دار الفكر للطباعة و النشر.
  - 2) ابن منظور، جمال الدّين أبو الفضل محمد. (د.ت). لسان العرب. (د.ط). القاهرة: دار المعارف.

### ب. المراجع:

# 1. الكتب العربية و المعربة:

- 1) أبرهموش، محمد. (د.ت). تاريخ المغرب و الأزمات الذهنية. (د.ط). الرباط: مؤسسة مؤمنون بلا حدود.
  - 2) بدوي،أحمد زكي.(د.ت).معجم مصطلحات العلوم الإجتماعية.(د.ط).بيروت:مكتبة لبنان.
    - 3) بروديل،فرنان.(1993).المتوسط و العالم المتوسطي.(ط1).لبنان:دار المنتخب العربي.
- 4) تويليه ، غي ، و تولار، جان. (1999). صناعة المؤرخ. (ط1). دمشق: دار الحصاد للنشر و التوزيع.
- 5) التيمومي، الهادي. (2013). المدارس التاريخية الحديثة. (ط1). لبنان: دار التنوير للطباعة و النشر.
- 6) جان بيار، بيار، لوفيفر،ماشيري.(1993).هيغل و المجتمع .(ط1).بيروت:المؤسسة الجامعية للدّراسات و النشر و التوزيع.
  - 7) دوس،فرانسوا.(د.ت).التاريخ المفتّت من الحوليات إلى التاريخ الجديد.(ط1).بيروت:المنظمة العربية للترجمة.
    - 8) الديدي، الفتاح. (2001). هيغل. (د.ط). القاهرة: دار المعارف.
    - 9) زناتي، أنورمحمود.(2007).علم التاريخ و اتجاهات تفسيره.(د.ط).القاهرة:مكتبة الأنجلو مصريّة.
  - 10)سيغموند،فرويد.(1982).مساهمة في تاريخ حركة التحليل النفسي.(ط2).بيروت:دار الطليعة للطباعة و النشر .
    - 11)سيغموند،فرويد. (1986). مختصر التحليل النفسي. (ط2). بيروت: دار الطليعة للطباعة و النشر.
      - 12)شهاب، محمد. (د.ت). رواد علم الإجتماع. (د.ط). د.ب: كتب عربية.
    - 13)الصّباغ،ليلي. (1999). دراسة في منهجية البحث التاريخي (ط8). د. ب: منشورات جامعة دمشق.
      - 14) صليبا، جميل. (1982). المعجم الفلسفي. (د. ط). بيروت: دار الكتاب اللّبناني. ج1، ج2.
- 15)الطاهري،عادل. 2018).الجابري و الحوليات اللقاء المنهجي الصامت(د.ط).الرباط:مؤمنون بلا حدود للدّراسات و الأبحاث.
  - 16) طحطح ، خالد. (2012). الكتابة التاريخية (ط1). د.ب: دار توبقال للنشر.
  - 17)عبد العال،أحمد محمد. (2006). دراسات في الفكر الجغرافي. (د.ط). د.ب: د. د. ن.
    - 18)عثمان، حسن. (د.ت). منهج البحث التاريخي. (ط8). القاهرة: دار المعارف.
  - 19)العروي،عبد الله.(2005).مفهوم التاريخ- الألفاظ و المذاهب، المفاهيم و الأصول.(ط4).لبنان:المركز الثقافي العربي.
    - 20)غُرُتويزن، برنار. (1982). فلسفة الثورة الفرنسية. (ط1). بيروت، باريس: منشورات عويدات.
      - 21) فوكو، ميشال. (1987). حفريات المعرفة. (ط2). لبنان ، المغرب : المركز الثقافي العربي.
        - 22) فولغين، ف. (2006). فلسفة الأنوار. (ط1). بيروت: دار الطليعة للطباعة و النشر.
    - 23) قنصوة ، صالح. (2007). الموضوعية في العلوم الإنسانية . (د.ط). دار التنوير للطباعة و النشر.
- 24)الكوثراني، وجيه. (2013). تاريخ التأريخ اتجاهات-مدارس-مناهج (ط2). الدوحة: المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات.

- 25)الكيلاني ، شمس الدين. (د.ت). من العود الأبدي إلى الوعي التاريخي" الأسطورة- الدين الإيديولوجيا- العلم . (ط1). لبنان: دار الكنوز الأدبية.
  - 26) لوغوف، جاك. (2007). التاريخ الجديد (د. ط). بيروت: المنظمة العربية للترجمة.
    - 27)مؤنس،حسين.(1984).التاريخ و المؤرخون.(د.ط).القاهرة:دار المعارف.
- 28) نيقولا، ميشيل. (1997). نشأة المدرسة التاريخية المغربية. ضمن كتاب المدرسة التاريخية المصرية 1970-1995. (ط1). القاهرة: دار الشدق.
  - 29)يفوت، سالم. (1991). من التاريخ الكلّي إلى التواريخ الفعلية . (ط1). بيروت: دار الطليعة للطباعة و النشر.

# 2. المراجع باللغة الأجنبية:

- 1) Febvre (Lucien . (1992.). Combats pour l'histoir . baris : libraire armand colin
- 2) Marrou, henri Irènèe (1954).de la connaissance histoirique, <u>Revue</u> d'histoire del'Amérique française, Paris, éditions du Seuil.

### 1. المجلات:

- . 90 –77 ، يناير ). مدرسة الحوليات مفاهيم التحليل البروديلي . مجلة أمل ، (ع 8 )، 90 –70 . (1
- 2) الريماوي، مالك.(د.ت).التاريخ و الأدب ...كتابة من القاع الإجتماعي تفكيك التاريخ و الحبكة الأخرى -، مجلة رؤية تربوية،(ع26)، 96 105 .
- 3) طحطح، حالد، و المهاجر يوسف. ( 2015 ، يناير ).قراءة كتاب "انبعاث الحدث للمؤرخ فرانسوا دوس"، مجلة أسطور)، (ع1)، 173 163.
- 4) عبد الواحد محمود، محمود. (2011 ، تشرين الثاني).مؤرخو العصور الوسطى و تجديد كتابة التاريخ ( مدرسة الحوليات الفرنسية من منظور عراقي). مجلة جامعة تكريت، مج18 (ع10)، 245-287.
- 5) مجاهد، محمد. (د.ت). قراءة في كتاب "المعرفة التاريخية في الغرب مقاربات فلسفية و علمية و أدبية "، مركز نماء للبحوث و الدراسات ، 2-33.
- 6) اليحياوي ، ياسين .(2018) .الذاكرة الجمعيّة موضوعًا للبحث التاريخي دراسة في نماذج مختارة من مؤرخي الجيل الثالث للدرسة الحوليّات ، مجلة أسطور ، (ع 7 ) ، 110-123.

### 2. الموسوعات:

1) ترجمة فؤاد كامل وآخرون ، الموسوعة الفلسفية المختصرة. (د.ت). (د.ط). لبنان: دار القلم.

# 1. المواقع الإلكترونية:

1) سعيدوني ، ناصر الدين ،(2018 ، 10 أكتوبر )، تأثير مدرسة الحوليات الفرنسية في تطور الدراسات التاريخية العربية ، المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات ، الدوحة ، شوهد في 23 / 20 / 2019 ، في https://www.dohainstitute.org/\_catalogs/masterpage/Assets/images/logo.png