# إدغار موران: نحو علم الأزمات \_ دراسة تأسيسية \_

## Edgar Morin: towards a science of crises - a foundational study-

$$^{2}$$
 وجيل خالد $^{1}$ ، باجي أحمد

hhaled.goudjil@ummto.dz (الجزائر)، khaled.goudjil@ummto.dz Ahmed.badji@ummto.dz (الجزائر)، حامعة مولود معمري تيزي وزو مخبر مجتمع- تربية- عمل

Goudjil Khaled<sup>1\*</sup>, Badji Ahmed<sup>2</sup>

<sup>1</sup> University of Tizi Ouzou (Algeria) & <sup>2</sup>University of Tizi Ouzou (Algeria)

تاريخ القبول:2023/05/24 تاريخ النشر:2023/07/30

تاريخ الاستلام:2023/01/22

#### ملخص:

يعكف هذا المقال إلى توضيح اجتهاد موران في تأسيس علم جديد، رغم صعوبة ذلك في الوقت الراهن بيد أن موران رفع التحدي وغاص في الأنظمة المعرفية واستخلص جملة مشاكل تعترضها، لعل أبرزها الإضطراب واللايقين اللذان شقا المعرفة وساهما في انكماشها، هذا الإستكشاف الذي قدمه صاغه لتوضيح أسباب ولوج هذه الأنظمة المعرفية في ما يسمى: الأزمة.

إن رفع الوشاح عن مسبّبات الإضطراب يستوجب دراسة متأنية، قام موران بإرساء هذا العلم بتوضيح المفهوم، وقدّم مكوناته ووضّح كيف تتغلغل في الأنظمة المعرفية بشكل دقيق، مسببة إضطراب هذه الأنظمة وقدمنا الحداثة والديمقراطية والإنسانية كنماذج لتوضيح هذا التسرّب، وأوضح موران أن إمكانية تبلور علم الأزمات قائمة لتضطلع بعملية إصلاح المنظومات المعرفية المتكدسة باللايقين

الكلمات المفتاحية: الاضطراب، الأزمة، اللايقين، الأنظمة المعرفية، علم الأزمات

#### Abstract:

This article aims to study morin's attempt to establish a new science, despite the difficulty of it in contemporary times, Morin raised the challenge and studied the système of knowledge and their experienced problems, one of the most important propleme was the turbluncee and uncertainty that divided knowledge, this discovers Morin formulate it to illustrate the causes of this système in crisis.

Reveating the causes of disorder requires a careful study, Morin presented this science by clarifying the concept, and presenting its components by explaining how it penetrates with precision the knowledge système and causing the disruption of this science, we presented modernity, democracy and humanity as models to illustrate this

\* المؤلف المرسل.

penetration, Morin explained that the possibility of crisis science exists to undertake reperation of the knowledge Système accumulated and incertude

Keywords: crisis, disruption, incertude, the knowledge système, the Science of crisis.

#### مقدمة:

- ما معنى أن نؤسس لعلم جديد اليوم؟ هذا السعى الحثيث الذي قدّمه موران لتأطير هذا في القرن العشرين، وبذلك عكف على افتتاحه منذ سبعينات القرن المنصرم وولج في مماحكة غير محمودة، كيف نؤسس لعلم جديد وهو من يدعو إلى لم شمل العلوم؟ ونحن في حقبة العلوم التي أُضمر فيها الإنسان، وهو من كان على قمة هرم البحث عبر الأعصار، كيف نؤسس لعلم الأزمة؟ وهذا المفهوم يحترفه العام والخاص ويطلق بشكل شامل في وسائل الإعلام والسياسة والإقتصاد، غرضنا نحن هو البحث في هذا الرهان الفلسفي الذي استوحاه موران في متونه، فالإستعمال المفرط لهذا المصطلح بدل مفاهيم اخرى أودت بنا إلى المماهاة بين المفاهيم، هذا ما سعى لتبيان مرامه وتوضيح مفهوم الأزمة حتى لا ننزلق في استشكال المفاهيم التي عبر عنها جيل دولوز أنها لب وجوهر الفلسفة، وتحديد ماهية واضحة لهذا المفهوم حسبه، من أجل ذلك نجد أن نصوص موران تفهم من خلال الإنتصار الذي حققته العلماوية وظهور علوم كانت السند له في عملية توجيهه الفكري ونقطة انطلاق لكل استشكال له، يتوجب أن نأخذ بمحمل الجد التطورات التقنية الصارمة في القرن العشرين، وبذلك تبلورت علوما جديدة كنظرية النظم والسبرنطيقا تساعدنا في استيضاح ملامح العصر، وكذا اتكاءه على النتائج المبهرة لفيزياء الكم والنسبية والديناميكا الحرارية، تعبر ضرورة عن رهان ادغار موران لأفق معرفي جديد يتكأ على ما سبق، إن التوظيفات المتعددة لمفهوم الأزمة تزيد من غموض هذا المفهوم، إنطلق موران من معاينة هذا المصطلح وإخضاعه للمساءلة، محللا عناصره ومفككا لها، عمد موران إلى العودة للأصل اليوناني لهذا المفهوم الذي إنبثق ليعبر عن فحص طبى وتحديد للمرض، وهذا النمط من العودة ليس خبط عشواء بل يعتمد لتخريج دلالة جديدة لهذا المفهوم، إنه لئن كان موران قد استعمل نفس الدلالة وحافظ على المفهوم إلا أن السياق اللغوي والثقافي إختلف فغدا واقع المصطلح مختلف، فمكمن هذا الاختلاف يبدو جليا أنه ظهر بفعل التطور العلمي فأصبح الواقع لهذا المصطلح قضوي معادلتها كما يلي: كلما تطور العلم والتقنية اختلف معنى أي مصطلح ومفهوم، وكون الأزمة غدت سمة بارزة للعصر من جهة أنما تشخيص حقيقي للكثير من المسائل الراهنة، وبمذا التنبيه المعرفي سنتطرق لاستكشاف البني العامة للمفهوم وكيف تتأسس وكيف يمكننا تأثيثها لتعبر عن معنى الثقافة الراهنة.

-إن المعادلة التي إشتغلنا عليها تنطبق على مفهوم الأزمة، فاشتغاله على هذا المفهوم أتاح له رؤية واضحة لتحديدها وتيسير عملية مساءلته حتى تتضح معالمه أكثر، بهذا يدعونا ليس فقط إلى معرفة دلالته الحقيقة، بل لتأسيس ثقافة أزمة تعبّر عن مجالنا المعرفي والثقافي، وحاول تدبير أطر معرفية واضحة المعالم تشتغل عليها لتعبر عن حالة العلم وتلم شمل العلوم التقنية والإنسانية وتأسيس علم ثالث بينهما، من هذا المسعى الذي اشتغل على همين متوازيين الأول تطور العلوم المفرط الذي غار على الإنسان؛ والثاني إبستمولوجية التبسيط التي تشوب المعرفة مؤسسة علل في المعرفة والفهم، إن هذه العوامل أرساها موران لتأسيس علم للأزمات يستصيغ من خلالها معنى للأزمة بشكل أكثر دقة واستعاب، خاصة أننا لا ننفك من أزمة إلا وولجنا في أزمة أخرى، فكيف صاغ إدغار موران نظرية عامة حول الأزمة تكون لها القدرة على توضيح معالم الحياة أكثر؟ هذا الإشكال الذي استنبطناه من متون موران كمحاولة لتحديد مراد موران من محاولته لتأسيس هذا العلم الجديد مستعينين بهذه النصوص لفتح الموضوع أكثر.

# 1- شروط إمكان تأسيس ماهية للأزمة بوصفها تعبيرا راهنيا:

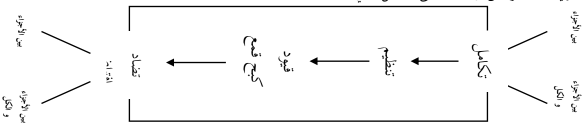
1- 1 مفهوم الأزمة: من أجل إيضاح ماهية للازمة يستوجب التكشيف عنها في سياقها التاريخي، والمتصفح لأي سياق تاريخي سيجد بلا مواربة أن موران لم يكن أول من اهتم بتأثيث الأزمة، وما يجدر علينا التنبيه عليه هو حضور هذا المفهوم في الفكر المعاصر سواء تعبيرا فكريا أو صياغة معرفية، في كتابه المشترك مع كارلو بوردوبي "حالة الأزمة سنة 2014"تطرّق زيجمونت باومان لأخطر المشكلات التي تواجه زمننا المتغير " السائل " وعرف بوردويي الأزمة " مشتقة من الكلمة اليونانية kirios" وهي تعني الحكم على الأمور ونتيجة المحاكمة ونقطة التحول والانتقاء والاختيار، وتعني أيضا الخلاف، الشجار كما يرى أفلاطون، إنما مقياس يشتق منها المعيار ووسيلة الحكم على الأمور كما تعني القدرة على الاستنباط وهي عنصر مهم ومناسب للحكم وفاصل فارق ولائق لفن الحكم على الأمور، بيدا أن باومان يرى أن فكرة الأزمة تتجه اليوم إلى العودة لجذورها الطبية حيث ظهر هذا المصطلح ليشير إلى لحظة يكون فيها مستقبل المريض في يد قدر مجهول حيث يحدد الطبيب التشخيص والعلاج اللازم لمساعدة المريض على التعافي التدريجي (بوردوني، 2014، الصفحات 9-15) ويبدو أن كتاب موران في مفهوم الأزمة قد ينير لنا الخيط الذي سيفتح لنا السبيل لمسائلة الحداثة دون مشاحة، وعلينا الإشارة أن موران أوضح أن لفظة الأزمة عمّت، وأقامت علاقة متوعّرة بين الواقع المعيش ومفهوم الاضطراب في القرن العشرين، كما وحذّر من هذا التعميم الذي طال اللفظ ما كشف عن انحصار المعني وحاول الظفر بطرح وجيه للمفهوم، ونبّه من جانب أخر إلى فرضية لما كانت الأزمة تقتصر على الجال الاقتصادي كان من اليسير تبيانها عيانيا من بعض الصفات الكمية القابلة للإنكشاف، رب افتراض وجه الخطورة فيه أن كون الأزمة هي اضطرابات كمية يجعل كل الاقتصاد حالة أزمة، ويشير موران " الأزمة في أصلها اليوناني تعني القرار وهو اللحظة الحاسمة التي تتيح خلال تطور عملية غير مؤكدة تنفيذ تشخيص، في حين تعني الأزمة اليوم التردد وهي اللحظة التي يظهر فيها غياب اليقين بالتزامن مع اضطراب ما " (موران، 2018، الصفحات 29-30) يقر موران على شاكلة أرسطو أن الإنسان حيوان أزمى فاعتبار الأزمة تنامى الفوضى وغياب اليقين ضمن نظام ما، يحقق تجميد الآلية التنظيمية وألية الضبط على وجه الخصوص أو كما يسميها " الإرتجاعات السلبية "، ويقر موران أن الفوضي يتحدد عنها تصلّبات في النظام بيد أن ذاك يفتح إمكانات كانت مكبوتة بتعبيره من جهة أخرى، فتتطور الأخيرة بصفة جامعة، بينما تتحول الاختلافات إلى تعارض والتكاملات إلى تضاد، لكن الآلة البالغة التعقيد ،الدماغ تضطلع بمهامها بصفة عادية على حافة الازمة " بمعنى أنها تعمل مع الفوضي وعلى حافة الفوضي وأن وسائل التحكم لديها أو جهازاتها يمكن أن تتعرض للتحميد بسبب اضطرابات خارجية وداخلية كما لا تظهر مقاومة كبيرة للجموح النفسي العاطفي، وأخيرا الآلة البالغة التعقيد كثيرا ما توجد في مواجهة مأزق مزدوجة، ما يعني مواجهة أوامر متناقضة ومتساوية القوة أو مواجهة خيارات تكون شروطها بالتساوي مدعاة قبول أو نفور ". (موران، 2018، صفحة 26) يعترف موران أنه يمكن حل الأزمة بالعودة إلى الوضع السابق لها لكن جوهر الأزمة حسب موران تستمد متانتها من خلال تأسيس حلول جديدة متينة والانغماس فيها والانشغال على حلها بشكل أكثر جدة في معنى تقييده بالحساب والتخطيط لأن معنى الأزمة تسمح بالقول بأن شيئا ما ليس على ما يرام، وتحيلنا لفجوة مزدوجة، فجوة في المعرفة التي ندير بها، وفجوة في الشأن الاجتماعي نفسه، والنتيجة التي يخرج بمام موران هي الغوص في عملية التأزيم حتى نتمكن من تأزيم مفهوم الأزمة.

2-1: المقامات الأساسية المؤسسة للأزمة والمؤثثة للمفهوم: من أجل فهم أي مفهوم لن يتم إلا بجملة مقاماته، عبر موران عن مستويات مبدئية حتى نسبح في التيار الصحيح للمفهوم ليتقوّم، ولعل هذه المقامات تعبر عن أصالة موران

في تأثيث الأزمة عبر هذه المبادئ الثاوية فيها والتي يسعسر الإحاطة بجوهر المفهوم دون إلمام كافي بها ولعلنا يمكن صياغتها على النحو التالي :

1-2-1 المبدأ اللاتنظيمي للتنظيم: إن قصد موران التنويه بمستوى النظم الخاص بكل نظام؛ نفهم مقصد موران بأن النظام هو دراسة وتحليل الطرق التي تعمل بما الطبيعة والكائنات الحية للاستفادة من هذه الطرق في تطبيقاتها على

الآلات ذاتية الحركة، وكل العلاقات المتبادلة بين عناصر، أشياء، كائنات، فالنظام يستدعي بالضرورة فكرة التضاد "كل علاقات متبادلة بين عناصر، أشياء، كائنات، تفترض وجود إمكانات ارتباط ولعبة تجاذبات وانسجامات ، لكن لو انعدمت أي قوة إقصاء وتنافر وتفكيك فإن كل شيء كان ليتجمّع في جو من الارتباك ولا يمكن تصور أي نظام حينئذ" (موران، 2018، صفحة 34) انطلاقا من معاينة النظام بوصفه متقوّما، نخلص أن النظام يستدعي عناصر الإقصاء، فقراءة النظام وفق مسألة التضاد يسمح لنا بتصوره على شكل أفضل، ولعل الخطاطة التي قدمها في كتابه توضح التصور النظري لذلك، ويمكن ارتسامها على الشكل التالى:



والرهان الذي حرك موران هو تقني سيبراني والمتصفح لكتاب في مفهوم الأزمة يلفت نظره انشغاله على فكرة النظام" الآلة الخلية المجتمع" حيث التضاد حتى لو كان يتعارض مع الضبط والتحكم ويسهم في تفكك النظام إلى أنه يحافظ على استقراره وانتظامه، ولعل التمثيل الجدير بتحقيق هذه الفرضية يمكن اقتباسها من الطبيعة وافتراس الضواري للمفترسات فيسهم في تفكك النظام وانتظامه أيضا.

1-2-2: التضاد التنظيمي المضاد لفعل التنظيم: إن أصالة التحريج الموراني لمسألة التضاد نابع من الفهم الدقيق للقانون الثاني للديناميكا الحرارية فموران، لم يأخذ فجأة استعمال هذا القانون بل استخلص خطة تحدد معالم الأزمة، ونحن نستبصر في إيضاحه فكرة التضاد بحيث لا نظام إلا بالتضاد، بيد أن التضاد كصيغة الطاقة الميكانيكية يحمل احتمال خراب وتفكك النظام في تحوّلها لطاقة حرارية، ونحن نستبصر هذا التأثر لموران بقانون الديناميكا الحرارية، ولمواجهة هذا التفكك أقر ما يلي: " 1- دمج استخدامات التضادات ما أمكن وبطريقة تنظيمية 2- تجديد الطاقة والتنظيم وذلك بالاستمداد من المحيط ( نظام مفتوح ) 3- التمكن من التعدد ذاتيا بشكل يجعل معدل التكاثر يتحاوز معدل التفكك 4- التمكن من التنظيم ذاتيا ومن الدفاع الذاتي " (موران، 2018)، صفحة 43)، بناءا على هذه الاقتراحات التي أقحمها موران لمواجهة الموت الذي يحمله النظام داخله نستخلص ذلك الخيط الهادئ الذي حدده لتأسيس إشكالية التضاد الذي راهن عليه في تحديد فكرة النظام، هو اعتماد التضاد والتكامل كقطبان حاسمان للنفس، ليدأنه يستوجب منا الإشارة هاهنا أن بنية التضاد يتوجب أن تبقى عند عتبة معينة بحيث يكون على صيغة موازية مع التكامل وأي تجاوز سيؤدي لحجب النظام وإضماره، إن قصد موران هنا من هذا الزوج المفهومي " التكامل التضاد " تغير عنصر ما وعيل إلى إلغاء هذا التغير والارتجاع الايجابي، [الارتجاع السلبي والارتجاع الايجابي، [الارتجاع السلبي ينحم عن تغير عنصر ما وعيل إلى إلى إلغاء هذا التغير والارتجاع الايجابي أي إمكانية انحراف يتضخم عبر التغذية الذاتية من نموه]،

ينطوي هذا الإقرار على دلالة مهمة، فهو يبيّن من الفحص أن النظام بحمله هذه الثنائية التي تحافظ على قوامه، والطريف في هذا السياق توافقها مع المثل " الأشياء تُعرف بأضدادها "، فاحتواء التضاد يؤسس للقوام السليم، إن المطلوب قد صار بذلك واضحا، لقد عبرنا انطلاقا من فكرة التضاد من المستوى النظمي للمستوى السيبراني (ضبط اتزان داخلي )، فالمستوى الانتروبي عكسي ( إعادة تنظيم مستمرة، نمو تركيب )، للظواهر التاريخية الاجتماعية، إن خطة موران تتمثل في تبيان التركيب يقول " لا يعني المصطلح هنا فقط التعقيد النظري في التفاعلات والعلاقات المتبادلة، بل يعني أن العلاقات المتبادلة تحمل ضمنها مبدأ التركيب النظري والمنطقي بما أنه يجب النظر بالتوازي إلى التنظيم واختلال التنظيم والحتلال التنظيم والمنطقي التعلم والمنطقي عن نفسها إلا في المجتمعات التاريخية" (موران، 2018، صفحة 48) فهذا التلقّ صوب العلم والتقنية ليس مفاجئا لفيلسوف باشلاري.

شرع موران في تبيان حقيقة أن النظم الاجتماعية الحديثة هي بحد ذاتما مدجة (هي ليست نظم بل تشابك لنظم)، والعلاقات بين الأفراد المجموعات، الطبقات، الإثنيات، متأرجحة بين أنشطة وأخرى متضادة، وهذا مستوى أول يمكن أن يغذّي الأزمة، وفي أثناء تحليله لها قدّم مستوى ثان للأزمة يختص بالشق السيراني حيث قوامة النظام يقوم عبر التضاد ولعل التمثيل المقدم في هذا السبيل قول موران "في هذه المجتمعات تصبح بعض الإرتجاعات الايجابية كالنمو الاقتصادي، معدلات اجتماعية تخفف التوترات داخل المجتمع مع بقائها على عدة مستويات إرتجاعات ايجابية مكوّنة مصادر اضطرابات ومن ثم مكونة لأزمة" (موران، 2018، صفحة 50) إن علينا أن نفسر هذا الموقف، حيث لا يهمنا أن نحلل توجه موران صوب تغلغل الأزمة في المجتمعات بقدر ما يُهمنا اضطلاعه بحذه المهمة انطلاقا من السياق السيراني، من هنا يمكن أن نستأنف مسار التحليل للأزمة وتبلورها، إن اضطلاع موران لبيان ماهية الأزمة كان من التأرجحات المعقدة بين ارتجاعات إيجابية كعوامل النمو والتطور وارتجاعات معاكسة، وكخلاصة: فمقصود موران "الذي التأرجحات المعقوم الأزمة" كان الوصول إلى أن كل ازدياد في التذبذب وكل انسداد وتأخير وكل قصور في الضبط يمكن أن يستحيل عامل أزمة ينجر عنه تفكك تسلسلي، هذا المستوى الثاني الذي قدمه موران لقوام المفهوم وسنشرع هاهنا في يستحيل عامل أزمة ينجر عنه تفكك تسلسلي، هذا المستوى الثاني الذي قدمه موران لقوام المفهوم وسنشرع هاهنا في تحليل الشق الثالث والأخير.

وعمد موران إلى استحضار مستوى ثالث، لتكتمل الخطوط العامة لمقامات الأزمة وترتبط بالمستوى الانتروبي العكسي، والإشكالية المركزية التي يستوجب استبصارها هنا هي إعادة التنظيم المستمرة المنبثقة أساسا باختلال النظام، وهذا الانشقاق الضروري والحيوي والقاتل بتعبير موران للفوضى داخل التنظيمات الانتروبية العكسية " إن نظما كهذه لا يمكن أن تستمر إلا بوجود تبادلات مع المحيط ( تبادل المادة والطاقة، تبادل التنظيم والمعلومات) تكون بذلك خاضعة للتقلبات البيئية وللاضطرابات الظواهرية الآتية من العالم الخارجي، فهي إذن تحمل داخلها الفوضى والتقلب وتنتحها لحهة استهلاك الطاقة الذي يزيد الانتروبي وتأخذها من الخارج، إن نظما كهذه لا يمكن أن تستمر؛ أي أن تكتب الفوضى وتستوعبها وتستخدمها إلا بفضل مبدأ تنظيم ذاتي يتضمن جهازا مولدا ( الشفرة الوراثية) وجهازا ظواهريا " (موران، 2018، صفحة 51) هذه النظم مرتبطة بالمحيط عبر ذاتيته واستقلاليته النسبية، لهذا عبّر عن هكذا نظم أن لها المكبة المسماة أزمات، والمستوى الأنتروبي العكسى لا يغذي الأزمة بل يُظهرها.

# 2- المكوّنات الأساسية التي تكوّن الأزمة:

بعد أن كشفنا عن فحوى الأزمة وضروب تحققها وذلك بضرب من الإسهاب كمحاولة منا لتحذير المفهوم بحيث يمكن أن نحصي كلمات ثلاث تعبر عن فلسفة موران حول الأزمة: النظام، الاضطراب، التكامل، ومن الجدير بنا أن ننبه أنّ موران أحصى عشر مكونات تقبع في الأزمة، وغرض موران هاهنا هو محاولة الانطلاق من تلك التحليلات التي اقتبسها سواء من العلوم التقنية والتكنولوجية والمعلوماتية بصفته منغمس فيها وكذا من العلوم الإنسانية وكذا الأنثروبولوجية، ورسمه مقعد ثالث بين المعرفتين، وإنه ليحدّر بنا أن نشير إلى هذا العلم الثالث وتبوءه لهذا الكرسي الذي كرّسه بصدد تحقيق معرفة حقيقية لا تقصي أحد، نحن نلاحظ خطط موران في إرساء مكونات للأزمة قد قامت على الدمج بين مختلف العلوم، إنه من الخليق بنا أن ننوه إلى التقسيم الذي ارتأيناه في سبيل توضيح مسعى موران فهو مفتاح ممكن لفتح الجمع المتوعّر للمكونات العشر التي قدمها موران لمفهوم الأزمة وصياغته لها، والفائدة المنهجية من هذا التحليل الذي ارتأيناه هي من صميم قرائتنا لمشروع موران، والمتمثل في محاولته بناء علم ثالث يلم شمل العلوم التقنية من التحليل الذي ارتأيناه هي من صميم قرائتنا لمشروع موران، والمتمثل في محاولته بناء علم ثالث يلم شمل العلوم التقنية من هذا حدودها ومكونات سننكب لوضعها في سياق العلوم الإبداعية العقلية، هذا التقسيم محاولة منا تندرج في بسط الأرضية الملائمة ومكونات سننكب لوضعها في سياق العلوم الإبداعية العقلية، هذا التقسيم محاولة منا تندرج في بسط الأرضية الملائمة التي تقوم عليها الأزمة، وغرضنا هاهنا هو تحديد بيت القصيد والشروع في تأسيس تمثلات أرست لها العلوم المختلفة في عملية تكون وتشكّل الأزمة،

1-2 مكوّنات تنتمي إلى العلوم التقنية: ومن أجل أن غرضنا هو تعقّب التحليل الموراني لمسألة الأزمة، نعثر على نهوض موران على العلم التقني الحديث، فارتأينا أن ندرج المكوّنات الثلاثة الأولى في هذا الفص وهي: فكرة الاضطراب، ازدياد الفوضي وغياب اليقين، تعطل-تحرير، ونحن غرضنا أن نأتي على تفصيل هذه المكونات، ولعل انفطار فيزياء الكم كان مسلكاً واضح المعالم اهتدى إليه موران لاستخلاص هذه المكونات، ومرام موران هو ارتسام الطريق ذاته الذي يسلكه الإلكترون محققا الاضطراب والفوضي وغياب اليقين، وتعطيل بعض الأنظمة الفيزيائية وتحرير أحرى وهذا ينقلب إلى رصد معارف مغايرة، وجملة خصائص هذا الصنف من المعارف الذي يشتق من اللا يقين قوامه " الجسيمات على المستوى الذري، تختلف عن الأشياء الكبيرة الحجم، فالالكترونات ضئيلة الحجم للغاية ولا تبدو عليها أي ملامح مميزة ما يجعلها متماثلة تماما، تقوم الالكترونات بدوران من نوع ما على الرغم من عدم قدرتنا على تحديد ما يدور فيها بالضبط ومن الصفات المميزة أن كل إلكترون يدور بسرعة ذاتها بالضبط" (جيلمور، 2020، صفحة 12) وجه الطرافة هنا أن موران أسقط نتائج الفيزياء على فلسفته التي وسمها بالوحشية، واستعاض بها في تأسيس مشروعه، واشتغل على فكرة الاضطراب، ووجه القول أن الاضطراب انفطر شقين خارجي تتعدد مصادره كموسم سيء، اجتياح كارثة إنسانية أو طبيعية, وداخلي ينكشف بسبب الأول ويشكل اختلالا وظيفيا في شتى المسائل، لقد بات واضحا لنا أن كل نظام حي خاصة كل نظام اجتماعي يشتمل على فوضى "ما يعني أن جزء من الفوضى مكبوت ومصحح ومحول ومدمج، لكن الأزمة دائما هي تراجع الحتميات والاستقرار والقيود ضمن نظام ما، فهي إذا ودائما زيادة للفوضي ولغياب الإستقرار ولتغيرات ينجرّ عن هذا زيادة غياب اليقين وتراجع الحتميات ويجر تراجع للتوقعات ويدخل مجمل النظام المتأثر بالأزمة مرحلة عشوائية حيث يوجد غياب يقين حول ما سيكون عليه في المستقبل القريب" (موران، 2018، صفحة 57) يتوضح عندما نفهم أن النظام يبقى مستقرا رغم الفوضى بيد أنه لو انزوى لمسار لا يستوعب أو لا يقدر على الأزمة فهنا الملمح سيتغير إلى انتشار اللا يقين وزيادة الفوضي عن المستوى المرغوب فيه؛ إن علينا أن ننبه هنا إلى مسألة غاية

الأهمية ونعني مسألة الاضطراب الناجم عن تفاقم أزمة ما سينجم عنه ضعف القدرة على التنبؤ والإفلات من رقبة الاستشراف الجيد والرؤية الواضحة للمستقبل، فكلما زادت مدة الأزمة تفاقمت واضمحل المجال الرؤيوي واستبصار الحلول بيدا أن ذلك لا يمنع أن حلا وفرحا سلطويا لن يفرض أسسه كوسيلة للنهوض، واللافت للانتباه هو أن الاضطراب الحاصل وتزايده سيؤدي حتما إلى تصلّب ماكان يشكّل السلاسة والمرونة في النظام عبر وسائل الرد والضبط، يفترض موران أن هذا التصلّب سبيله يفترع إلى نتيجتين واضحتين متلازمتين " الأزمة تعلن موتين: التفكك والعودة إلى فوضى العناصر المكوّنة من جهة، والتيبس الموتي أي العودة إلى الأشكال والمسببات الميكانيكية " (موران، والعودة إلى فوضى عين المكوّنات الميكانيكية المكوّنات هذه المكوّنات هذه المكوّنات الميكانات والوقائع المكبوحة، والتعطل التنظيمي يعني رفع القيود على المكوّنات، هذه المكوّنات الثلاث التي استنبت منها موران بقية المكونات منطلقا من الفكر المركّب الذي اعتمده وتبناه لاستخلاص مشروعه الفكري وجاءت بقية المكوّنات كما يلى:

2-2- المكوّنات التي تنتمي إلى العلوم الإبداعية والعقلية: يمكن أن نعتبر أن موران قطع شوطا هاما لما حدد المكونات الثلاثة التي افترضنا أنها مقتبسة من العلوم التقنية، وهذا مفصل مهم يلقي نورا جديدا تماما على مشكلة الأزمة وثم الضرورة للم شمل بقية المكوّنات، فلو حدقنا في المكوّن الرابع تحرير وتطوير إرتجاعات ايجابية التي بها تؤدي دورا حاسما في تضخم الانحراف وتظهر تطور الإرتجاعات الايجابية في مقال موران " التحول السريع لانحراف ما إلى نزعة مضادة أو نزعة معاكسة، مظاهر نمو أو تراجع مفرطة، أو غير مناسبة لعنصر أو عامل معين، عمليات سريعة تتميز بالجنوح ومن الممكن أن تنشر بصفة هائلة تفككا تسلسليا" (موران، 2018، صفحة 61) إن تصور موران للتضاد تمخض في المكوّن الخامس وانصرف إلى تبيان أن التعارض الافتراضي سيغدو واضح على خلاف التكامل الواضح الذي سيصبح افتراضى، إن هذه العمليات جد معقدة بقدر ما تكون الأزمة عميقة ومتسارعة تتكون تحالفات مؤقتة وعشوائية، إن مقصد موران هو إيضاح وجه الصعوبة للأزمة من حيث أنها لا تتقوّم والسبب لا يقبع في النزاع الداخلي، بل للطبيعة الإزديادية للنزاع في كسر مستمر للحدود قد تؤدي إلى حروب دموية واضمحلال أشكال الأمن والسلام، هنا تتيح للباحث التعرف على مكوّنات الأزمة بيدا أنها لا توفر تقنية تحليلية، فكل أزمة تمتشق على حدا وتعالج وفقا لخصائصها، في المكوّن السابع يعترف موران أن الأزمة تقيم تواشج على مستوى هيئات التحكم والضبط ( السلطة )، وتقعدها في مأزق مزدوج، فمن جهة مسعاها عدم وجود اضطراب يخل بالنظام ، ومن جهة مغايرة لا يمكن أن تقمعه، ووجه الطرافة أن الأزمة تمس كلا الطرفين السلطة والمطالبين، ومن شأنها تعريض متطلباتهم للمخاطر، رب مكونات تجعلنا نتفنّن في طرق الاستقصاء والبحث لاستعادة النظام، مما قد يفتح أمامنا وسائل نهوض سواء تقنية أو سياسية فهنا يكمن مرام المكوّن الثامن الذي أقره موران، ففتح السبيل أمام عمليات إعادة التنظيم تفتح مقومات البحث، هذا الانفتاح أمام عمليات التحري يلاحظ تشبث موران بالشكل الميثولوجي للمعرفة كأحد السبل التي قد تقوّم الأزمة، وهو غير مفاجئ لمفكر على شاكلة موران في مقاله " الأزمة مأخذ البحث عن حل مظاهر سحرية وأسطورية تظهر العمليات السحرية بالتزامن مع الأنشطة الفكرية النقدية، فنحن نبحث عن عزل الشعور بالذنب وتصفية الشر عبر التضحية بالمذنب " (موران، 2018، صفحة 67) من الذي يحدد الأزمة؟ سؤال اقترحناه لإرساء المكوّن الأخير الذي قدّمه موران جدلنة كل هذه المكونات، زعم موران أن الأزمة تتحدد عبر جدلنة هذه العناصر، فالأزمة مفهوم أثرى من الاضطراب والتكامل فهي تعبّر عن تعطل وتحرر، فالإبانة عن مفهوم الجدل يأتي كملخص لما سبق ذكره، وسنستأنف فكرة الجدل هنا في المشروع الموراني والمقتبسة من الفكر الهيغلي وحتى هيرقليطس كما لمح في كتابه " فلاسفتي 2011 "، والذي أخذه وأسدى له دورا هاما في مشروعه التركيبي متقمّصا الحوارية، بهذا بلغنا إلى المعنى.

# 3- إسقاطات الأزمة، أو تغلغل الأزمة في الأنظمة الفكرية المعاصرة:

لقد وقفنا في المبحثين الأولين على توضيح الأزمة التي أشار إليها موران أنها زيادة الإضطراب وغياب المعنى، ومن أجل التوفر على استبصار دقيق لنمط وجود الأزمة، اضطلع موران بالبحث عن مكوناتها وبنيتها المؤثثة لها، وغرض موران هو اعتبار الأزمة هي الأمارة الصريحة على مرحلة التحوّل من نظام معرفي إلى نظام مختلف، وغرضنا في هذا المبحث إبراز أصالة موران في توضيح ماهية الأزمة بالإبانة على تأزم الوضع الفكري المعاصر بإقامة صيغة موازية للتأزم وهو تأسيس علم الأزمات، في هذا المستوى فقط نستعين بفيلسوف ما بعد الحداثة الذي سبق الإشارة إليه " زيغمونت باومان"، لأجل إقامة مماحكة، وليس هدفنا استعاض موران بل تأصيل دلالة الأزمة عبر هذه المكاملة المعرفية فكيف تم إرساء الأزمة كعلم مستقل؟

1-13 تأريم القرن العشرين: نحو فهم ثقافة الأزمة: من البيّن أن الاكتشافات الجديدة جدّرت أسس معوفية في المشروع الموراني، بيد أن وجه الإعراض الذي قدمه موران كان إنميار الحضارة الغربية في محيط الحروب " لكن لنفتح العين الأخرى فإننا سنرى قرنا احترق بنار أكبر حربين وقعتا في تاريخ الإنسانية...ولم تكون فقط قاتلتين ومبيدتين للشعوب، ولم تكونا فقط تدفق الهمجية الخارجة من قلب الحضارة ذاتما شنتهما أمم تعد من أكثر الأمم تطورا في العالم وبخاصة بلد الشعر والموسيقي والفلسفة، هاتين الحربين حملتا معهما أزمات اجتماعية هائلة " (موران، 2009، صفحة 21) إنه ليس من الصدفة في شيء أن يسم موران القرن أنه قرن أزمة، إن الاستناد إلى خاصية المفهوم مكّنت من تيسير استعماله ، فالمتصفح لمؤلفات موران يلفت نظره التزامه باستخدامه المكثف للفظة الأزمة ؛فالأزمة مورد ومصدر يستقي منه موران إشكاليته وتعتبر وشيحة لهذا الغرض، ويجدر بنا الإشارة أن الأزمة أصبحت صفة راهنة تعبر عن واقع معيش، رب مفهوم اتزداد حطورته بازدياد استعماله ، أزمة الخضارة ، أزمة المراهقة ، أزمة الزواج.... إن ما يحاول موران إرسائه هو التخلص من رواسب الإستعمال المفرط والانتصار على المفهوم العمومي، وغداة ذلك تمكّن موران من إنجاز تغيير حد مهم للمفهوم ، مكّنه من استلاله من حديد للتعبير عن صياغة مهمة عنه، بيد أنه يتعيّن علينا أن نوضح أن موران صاغ هذا المفهوم في مواضع تستلزم التفكير في مدى صلاحيتها عليها كأزمة كورونا.

يستعيد موران الحداثة وما ظفرت به من تقدّم، هذا التقدم الحامل لخاصية الأزمة " ففي ثنايا تطوره المتغيّر والمتسارع ينطوي تقدم الأمم على عمليات فك البنيّات / وفساد اجتماعي واجتماعي ثقافي... إن التقدم غير منفصل عن عملية تحطيم وتغيير لهذا الأساس وهذا الجرى المنشئ للفساد أو إعادة بعث النظام وهو خاصية هذا البعد الأزماتي، وهكذا يبدو أن أزمة الحضارة فيما يخص المجتمعات الغربية وأزمة القيم، أزمة العائلة أزمة الدولة، أزمة الحياة هي جوانب متعددة لكيان مجتمعات تتغذى منها" (موران، 2009، صفحة 25) حقيق بنا أن نذكر أن موران أسهم بنقد جاد للحداثة، حيث الوعود التي قدمتها قادتنا بنفسها إلى تأزمات، إذا قول موران أن المعقل المداثة أضحت ضرب من ضروب الأزمة يستصيغ لنا الإشارة إلى ما قدمه في مفتتح كتابه الفكر والمستقبل أن العقل أضحى أعمى، وهو المقابل الذي استمده لإقامة مناظرة مع رونيه ديكارت، فالحداثة أنتجت جهالات وشواش وعماه مصدرها قماءة التنظيم المعرفي " غير قادرة على الاعتراف وعلى وضع اليد على تعقيد الواقع" (موران، 2004، صفحة

24) هذا التذكير ينكشف بمجرد إيضاح أن المناظرة مع ديكارت افتتحت بالإشارة إلى توهم ديكارت لإمكانية امتلاك الحقيقة ما أسقطه في الدغمائية، فنظام الحداثة إختله اضطراب حاسم استبعد بذلك وعد الرفاه المنتظر والسعادة المنشودة والتحكم في الطبيعة، واستعاض بحروب مدمّرة وأزمات إقتصادية وأزمات بيئية بدت بوادرها تتجلّى بوضوح، هذه العوامل تجعلنا نبلغ مع موران إلى الإقرار أن الأزمة تعبير غاية الإقتران بالقرن العشرين، هذه الوشيحة ليست وليدة فراغ، بل إبانة عن خطورة ما توصل إليه الإنسان والتقنية من شواش في تنظيم المعرفة وإبحام غير محمود في أسسها ما أسهم في تأصيل الأزمة وتغلغلها في النظم المعرفية.

إشترع بوردوني صيغة مقاربة لما قدمّه موران وصرّح أن الوعود التي صاغتها الحداثة تم سحبها، والوعد الأول الذي سحبته هو فكرة التنوير عن الأمن الذي كانت تكلفة إمكانية التحكم في الطبيعة، ذلك أن "اليقينيات الكبرى للتكنولوجيا القادرة على منع الكوارث انحارت أما الحقيقة التي مفادها أن الطبيعة لن يتم إخضاعها" . (Bordoni, 2004, p. القادرة على التنبؤ بالكوارث البيئية الكامنة في الطبيعة، من ثم صار غير مبرر الإنعتاق من الطبيعة، ولعل وجه التمثيل الذي قدمه بوردوني في هذا السياق زلزال لشبونة عام 1755م، إنخرط الإنسان في عملية خطيرة غايتها الكشف عن أسرار الطبيعة، منطلقا من مقولة أحد مفتتحي الحداثة فرنسيس يكون في مطلع الجزء الثاني من موسوعة الإحياء العظيم الموسومة بالأورغانون الجديد " المعرفة قوة "

والجيولوجيا تمكنوا من المجازة بالقول المجازة المجازة الطوبولوجي والجيولوجيا تمكنوا من المجازفة بالقول أنه لا يمكن التنبؤ بالزلازل اليوم، ومن الوعود التي أنتجتها الحداثة الضامن الإجتماعي وقدمتها كأمارة لها عبر ضمانات العمل الحياة ... وغيرها، ولأنه ليس إنسان اليوم ليس سوى آلة، سخط على الواقع الذي لا يغدو أن يكون أكثر من مسرح متأزم، لا يمكننا التحرر من الوعد الذي كرسته الحداثة والمتمثل في الحرية الإنسانية، ينبهنا كارلو بودويي أن الوعود الحداثية ما هي إلا امتداد لوعود قطعها بيك ديلا ميراندولا، وعل عكس كل الذين تحدثوا عن الحرية المنتظر تحقيقها على شاكلة ديكارت وكانط، كانت النتيجة اضمحلال هذه الحضارة في غياهب الحروب، فغياب اليقين استلزم ما بعد الحداثة سحب كل الوعود المقدمة من الحداثة، وطرح إشكالية موسومة بأزمة الحداثة، تجلت بوضوح اندماج النظرتين المورانية والمشتركة ( بوردويي وباومان ) لإيضاح دلالة واضحة لغاية أسمى وهي تدبير أكثر تنظيم للمعرفة في حالة ما بعد الحداثة، نلاحظ من كلا المقاربتان بعد فحص الحداثة إلى استحداث خلاصة أن الأزمة حالة تميز الراهن، ونبين أن مقصد موران الأسنى هو إثبات صفة الأزمة للراهن كقضية مشتركة تبلورت مع باومان وبوردويي.

2-2: نداء الديمقراطية بوصفها بنية لأزمة قائمة: كثيرا ما نعثر في كتابات موران على تنبيهات حول الديمقراطية، هذا النشاط السياسي المتواري حلف أسس سامية، وتعتبر ثمرة جهد مرير إشترعه اليونان وانكشف غداة الثورة الفرنسية بالأخص في الدول الناطقة باللغة الإنجليزية، "إن الأفكار والممارسات الديمقراطية الحديثة هي نتاج لتحوّلين كبيرين أولهما بلاد اليونان في القرن 5ق.م وبدأ التحول الكبير الثاني الذي ورثناه بالحركة التدريجية لفكرة الديمقراطية لتبتعد عن موقعها التاريخي في دولة المدين لتلج عالم أوسع هو عالم الأمة ذلك في القرن 19" (دال، 2005، صفحة 360) نستحضر المعنى العام المتداول للديمقراطية وهو حكم الأغلبية، هذا الذي وسمه فرانك كانينغهام ب "استبداد الأغلبية" المعنى العام المتداول للديمقراطية وهو حكم الأغلبية، هذا الذي وسمه فرانك كانينغهام ب "استبداد الأغلبية" في الفصل الثاني، إن هذه التصورات لا تطال الديمقراطية بمعناها في القرن 21 بمنظور إدغار موران الذي عرّفها " الديمقراطية بصفتها نظاما يتمن التحكم بالمواطنين، وفصل السلطات وتعددية الآراء وصراع الأفكار" (موران، 2009، صفحة 21) علينا أن نلاحظ في تعريف موران أن تصارع الأفكار في الديمقراطية بلسم، فالمحاجمة الفكرية التي يقدمها صفحة 214) علينا أن نلاحظ في تعريف موران أن تصارع الأفكار في الديمقراطية بلسم، فالمحاجمة الفكرية التي يقدمها

المواطنين في شأن سياسي يسمح بتبلور الأفكار، وإضفاء صفة الحرية الفكرية التي يتحصل عليها الفرد مما يسمح له بتقديم الأصوات للمنتخبين، بيد أن هذا التصور في النهج لا يفيدنا بأكثر من هذا التنبيه، فما علينا إلا التوجّه لكتاب "تربية المستقبل" لاستخلاص أزمة صارخة، كان علينا انتظار الفصل السابع الذي كان حاسما في هذا الصدد، بيد أنه يتعين علينا ارتسام السبيل الموصل لهذه الأزمة بمنظور موران، من جهة سبق الإشارة إلى التقدم التقني الموصل لهذه الأزمة بمنظور موران، من جهة سبق الإشارة إلى التقدم التقني الموضل الذي أودى بنا إلى تذرير المعرفة وتجزئتها وتشويهها، هذا التقدم العلمي أسفر عن تصويب المعرفة نحو طبقة سياسية معينة تحتكرها والجمتر هذه المعرفة إن إقتضى الأمر لتحكمها في الوسائل الناجعة لذلك]، تعمد هذه الطبقة إلى تنقيح المعرفة لتحديد قابليتها لتقديمها وتقييم المعرفة عشكلة كبرى ستواجه أكثر فأكثر ديمقراطيات القرن 21، ناتجة عن تطور وفصل وتجزيء المعرفة، فالمتصورات الحاصلة في مختلف مجالات العلوم.. حملت معها سلبيات التخصص الفائق وفصل وتجزيء المعرفة، هذه الأخيرة التي أصبحت نخبوية لا يدركها إلا المتخصصون ومجهولة الحوية إذ توجد متمركزة في أبناك المعلومات تستعمل من طرف أجهزة مجهولة على رأسها الدولة" (موران، 2002)، صفحة 102) هذه الإيضاحات ترسم لنا بوضوح أزمة الديمقراطية، إن الإقرار باتساع الهوة بين النخبويين والمواطنين يجعل موران ببلوغ هذا الإيضاحات ترسم لنا بوضوح أزمة الديمقراطية، إن الإقرار باتساع الموة بين النخبويين والمواطنين عن المحالات السياسية التي للمجتمع، هذا الإستحواذ على القرار يولج معنى الديمقراطية في أزمة عبر إقصاء المواطنين عن المحالات السياسية التي غدت محتكرة من طرف الخبراء في هيئات معينة.

إن علينا أن نوضح بأي وجه حملت الديمقراطية هذه الأزمة، يوازي موران بين سياقين للديمقراطية 1) - تقنين سيادة الشعب وتحويلها إلى المنتخبين 2)- تقنين نفوذ الدولة عبر الفصل بين السلطات، إننا نستبصر هاهنا دلالات واضحة توارت خلف هاذين المستويين، يصف موران التحوّل السلس لسيادة المواطن إلى المنتخب ليعبر عن مرام الشعب عبر ما يدعى بالديمقراطية التمثيلية، إن الدور المنوط للمنتخب استدعت الإنتقال من ديمقراطية تشاركية إلى تمثيلية، لتوفير التيسير في العملية الديمقراطية للمواطن في الدولة، والدلالة الثانية التي إرتأيناها في هذا القبيل هو فهم تناهي السلطات عبر فصلها، حيث هناك فاصل بين السلطة التشريعية والتنفيذية والقضائية، لعل الإبانة الواضحة عن هذا الفصل تكوّر بشكل واضح مع جان جاك روسو، إن غرض موران هو إرساء أفق المحدودية لكل سلطة، وإخضاع كل سلطة لسلطة ثانية، فنحن رأينا كيف حدّد دلالة الديمقراطية، لكن إذا غدت الديمقراطية تمثيلية ألا تشكل نخبوية؟ لم يغفل موران هذا الطرح ويشير "تحتاج الديمقراطية بطبيعة الحال إلى توافق أغلب المواطنين واحترام القواعد الديمقراطية، لكنها تحتاج في نفس الوقت إلى التعددية وإلى أنواع من الصراعات" (موران، 2002، صفحة 101)، تحدر الإشارة وبقوة إلى أن الأنظمة التوتاليتارية بتعبير أرندت تنكمش فيها الصراعات، وتكبح بذلك نضمها في مهدها كعملية إرتجاع سلبي، هذه الصياغة التي قدمّها موران لم تكن إلا تميئة للتعبير عن ديمقراطية تنافسية، تتصارع فيها الأفكار والأنظمة السياسية، هذا الإقرار هو ما قاد موران إلى تحليل الأزمة وتذليل الديمقراطية، فالوصول إلى أن الأنظمة الديمقراطية في مرحلة سياسية ما تستل القرار بعيدا عن الديمقراطية سواء تمثيلية أو تشاركية، جاعلة منه نخبويا تختص فيه نخبة معينة تزدري فيه أراء المواطنين وحتى تمثيلهم أو حتى شخصية كقرار سياسي صادر عن رئيس دولة في حالة وجود أزمة ما أو حرب، بهذا التوضيح الذي حاولنا تقديمه رصدنا رؤية واضحة قدمها موران لأزمة الديمقراطية في القرن الحادي والعشرين التي شهدتها الدول التي تدّعي الديمقراطية.

إن الرهان الذي أقمناه بإدراج بوردوني وباومان في إبراز الأزمة إستوجبت إستحضاره أيضا في السياق الديمقراطي، ينبه هاهنا بوردوني أن الأزمة هي الحالة الطبيعية للديمقراطية، فالتلميحات اللافتة وكذا الموزونة التي قدمها أبانت عن قمع تم

حجبه بتلك التلميحات الإيجابية التي تُعطى لها، إن بيت القصيد في الفهم العام للديمقراطية في مرحلة عند اليونان يجد صيغته الخاصة في توضيح أنها السيطرة على الشعب، فهنا إشارة أن حكم الأغلبية هي ديكتاتورية على الأقلية، من البيّن أن الممارسة الديمقراطية لم تكن حيز الإستعمال للكل، بل لفئات ذكورية يونانية نبيلة تقصي البقية، فهذه أزمة قديمة، أشار بوردوني إلى مرحلة تحوّليّة قدّمها الفيلسوف الفرنسي ألكسيس دي توكفيل Alexis de Tocqueville أشار بوردوني إلى مرحلة تحوّليّة قدّمها الفيلسوف الفرنسي ألكسيس دي توكفيل الديمقراطية فجعل لها معنى (1805-1859)، فالإحالة التالية "ولا بد من شكره على القول في المعنى الراهن لفكرة الديمقراطية فجعل لها معنى أوسع، معنى ذا طبيعة إجتماعية بحيث نشير إلى فكرة المساواة ونزعة نحو امتداد عام لجموعة واحدة من الحقوق والواجبات، مساواة الحقوق أمام الدولة، ومعاملة متساوية أمام القانون فكانت هذه الديمقراطية تميل للحد من امتيازات النخبة وإعطاء كل إنسان الفرص نفسها" (بوردوني، 2014) صفحة 144) وهذا ما يشق المعنى الحقيقي لمفهوم الديمقراطية.

هذه الصيغة شقت طريقها في الولايات المتحدة الأمريكية بقوة، لكن الديمقراطية في الأزمنة الحديثة اتخذت أشكالا جديدة، ولعل الإشارة إلى الديمقراطية التمثيلية هو أحد الأنماط التي تم صياغتها كنمط تختلجه أزمة كما عبر عنها روسو، "إن الإرادة العامة لا يمكن تمثيلها"، إن هذه الخلاصة التي إفترضها روسو عبر عنها بوردويي كحقيقة بالتالي فإن التفريق السالف بين حاضر وماضي الديمقراطية يوصلنا إلى نتيجة خطيرة وهي عدم وجود أنظمة ديمقراطية سليمة ففي هذا السياق حدد بوردويي مطبّات الديمقراطية فبعد الحرب العالمية الثانية إستلهمت الأنظمة السياسية كلمة الديمقراطية وتبنت أسسها لإبعاد نفسها عن الماضي الأسود الذي إختلج المواطن، ويميز بوردويي بين ديمقراطية مأزومة راهنة وديمقراطية كانت في ماضيها أزمة، فالأزمة هي الرهان الذي إقتنع به لوصف ماهية الديمقراطية بين ماضيها وحاضرها.

3-3-نحو استشكال أكثر جذرية لأزمة الإنسانية، وإنبثاق الكوكبية: بعد بسط مسألة الديمقراطية كان موران الطبيعة حريصا على الإشارة لهشاشة الديمقراطية كما بيّن في كتابه السبيل، الملفت للإنتباه في الكتاب هو تبني موران الطبيعة المركّبة للديمقراطية والبيروقراطية " إن أزمة الديمقراطية تشكل تربة خصبة للديكتاتوريات، لكن لحسن الحظ تشكل أزمة الديكتاتوريات أرض خصبة للديمقراطية" (موران، 2019، صفحة 95) يلتزم موران بالمنهج التركيبي الذي تبنّاه وكان لب مشروعه الفكري ويعبّر عن الصرامة الفكرية التي عَرّف بما موران الأشكال المعرفية المختلفة والمتناقضة، والتي يمكن الجمع بينها عبر حوارية بين المتضادات والإنقضاض على الإشارات الإيجابية لكل منها، وينكشف المشروع الموران؟ لا ينبغي أن نظر إليه في شكله الإنساني بوسمه آخر الفلاسفة الإنسانيين بامتياز، فأي مشروع إنساني يزفّه إلينا موران؟ لا ينبغي أن نظن أن أي مشروع إنساني لا ينفّك من عنق الطوباوية التي هوى فيها فلاسفة التنوير، فالإبانة عنه عبر مؤلفه الذي صرّح فيه عن أزمة الإنسانية "نحو سياسة حضارية"، فالمقعد الذي تبوءه موران هاهنا هو يسار الحداثة على شاكلة فلاسفة مدرسة فرانكفورت فعلى هذا الأساس يمكن أن نعتبر أن مشروعه كان إصلاحيا.

-إن إبصار وجه التواشج بين التقنية وأزمة الإنسانية يستلزم إقامة عودة لوجه التأصيل الذي جمعهما، بالتحديد إلى روسو الذي قعد للإئتلاف بينهما في "خطاب في العلوم والفنون"، هذا الخطاب بات متبلور وبشدة في القرنين 20 و 21 وهو ما يبرر أزمة الإنسانية المعاصرة، رب أزمة ألفينا موران يقول " هكذا فالتقنية هي ما يسمح بإخضاع الطاقات الطبيعية، لكنها أيضا هي ما يسمح بإخضاع البشر لمنطق حتمي ميكانيكي، إنما تُفرض في قطاعات من الحياة الإنسانية يزداد أتساعها تُحل التعايش المجهول محل تواصل شخص مع شخص آخر تضر بمبدأ الموأنسة" (موران، 2010، صفحة 13) السياسة الحضارية هي عملية إصلاح سياسية للأزمات التي إقترفتها التقنية، حاول موران تعقّب تغوّلها وسيطرتها على الحياة الإنسانية.

إن قصدنا إبراز مدى تعقّب موران لتغلغل التقنية، وحاصة إستناده على السياسة الحضارية لرصد ملامح تجذّر البربرية التي تجلّت في المتن الموراني، نحن نعلم باهتمام موران الحاد بهذا الشق من المسائل الإنسانية، والذي انبثق منذ سبعينات القرن المنصرم، لنقر أنه لا يمكن إنكار أن جل الفلاسفة في هذه المرحلة قد طفقوا يحترفون هذا الشق من الفلسفة لعدة أسباب منها، كرد فعل على البنيوية التي انتصرت للعلم على حساب الإنسان، فموضع التعقيد هاهنا اختلال المكانة المركزية التي كرست للإنسان بعد تنامي التقنية، ويمكن الإشارة إلى الكتابات التي انبثقت في هذا الشأن بأنحا تعبّر عن أمراض الحضارة، هذه الحضارة التي صممت بشكل يقودنا إلى تخلف ثقافي، عاطفي وإنساني، إن الإبانة عن هذه الأزمة أنتحت علاقات إنسانية غاية الخطورة في ضوء هذه الفكرة يمكن إفتراض أن الكتابات التي تبتّاها موران لهذا الصدد، من أجل الحروج من القرن العشرين (1984)، بدء جديد (1991)، الأرض، الوطن (1996) كوكب الأرض المغامرة الجهولة هل نسير إلى الهاوية (2007)، الأرض تابعة للإنسان الذي هو تابع لها (2007)، إلى أين يسير العالم (2007)، الأرض المعامرية الجماهيرية (2008)، السنة الأولى من العصر الكوكبي، هذا الكم إنما ينطوي على تعبير صارخ عن الأزمة الإنسانية التي غدت ثاوية في نحر التقنية، بيد أنه استوجب التنبيه أن هذه المؤلفات لم تعبر عن منعطف فكري موراني، بل استمرارية فكرية لصيغ فكرية منوّعة إستنبطها موران من تأثره بشتى المعارف، وصاغها في قالب تحت مجهر التعقيد. ، لنحلص مع موران أن الإنسانية من بين مُفترسات الأزمة التي فتكت المائل المنائل المنكرية أن نبني ورائها علم للأزمة؟ وهذا ما ينبغي الإضاحة عليه في النقطة الرابعة حسب منظور موران.

# 4- مولد الأزمة كعلم، الإطلاق الفعلي للإشتغال عليها كمبحث معرفي:

-غرضنا هنا التقصي عن مشهد حاسم من توضيح موران للإشتراع في بناء صيغة علمية جديدة، وهو مطلب يأخذ في ظاهره شكل التبرير لدلالة الأزمة وإمكانية قيامها كعلم، كما تنكشف عن إمكانية تغلغلها في الأطر المعرفية اللازمة لذلك، ففي عمقها الأكثر تعقيدا فهي تتواشج بشكل سلس مع الأنظمة المعرفية كما تعبر عن إضطراباتها بصرامة، إنه من أجل أن غرضنا ليس شرح كتاب في مفهوم الأزمة برمته، بل إنتخاب وتوضيح بعض الغايات التي اعتبرها موران مواضع تستوجب الإشارة إليها، كونها تمتلك مواضع تماس مع مباحثات فكرية لا متناهية، ما يسهم في تأسيسها كعلم يستوجب دراسته والتحديق فيه، فالمرام من هذا المبحث هو تهيئة مشهد واضح لقيام الأزمة، فالرؤية باتت واضحة أكثر للقارئ ، فالمتصفح للكتاب ما يلبث أن يتفطن لمراد موران ومسارعته في المحاولة لتشييد هذا الصرح المعرفي الجديد فكيف تم صياغته إذا؟

4-1- بذرة العلم، نحو إنبجاس جديد: إن الإقرار الذي قدّمه موران في مختتم كتابه "إننا نؤمن بإمكانية وحدوى علم الأزمات وهو يجب أن يتضمن طريقة ملاحظة شبه سريرية تكون بذاتها مرتبطة بأخلاقيات، فمراكز الأزمات لا يجب أن تكون فقط طبية بل تشمل جميع المحالات، دور الثقافات يجب أن تكون مراكز أزمات وليس أماكن عروض، لكن طريقة الملاحظة والتدخل يجب أن يكون مرتبطة بنظرية" (موران، 2018، صفحة 77) يدرّ علينا بإيضاح إمكانية قيام هذا الشطر المعرفي، يمكن إستصاغة هذا الإقرار للدلالة عن الحالة العامة التي تستحوذ على مختلف المنظومات المعرفية، إن ما يوحد الأزمة بتعبير موران هي أنها نمط وجود، تدل هذه الإبانة أنها مقترنة حتى بما نضطلع به فنحن نتغذى منها، فالأزمة أحد المكوّنات التي تحوينا ولا يمكن الإستغناء عنها.

لا يجب أن نظن أن خطة موران مجرد ترف فكري أو أسلوب فكري إستعطافي لتوضيح كينونتنا، بل أنه وضع اليد السليمة على الجرح في تخريج معنى الأزمة، ومن جهة ثانية فموران لم يقم بجرد لغوي للفظة يونانية قديمة؛ فنحن نلاحظ

أنه استحضرها من خلال مكونات وعناصر فكرية مركبة يستدل بها من العلوم المعاصرة، ينبّه موران إلى ضرورة تبيان أن الأزمة يستوجب تخريجها من مراكز التشخيص الطبي وتعميمها، إن قصده هو بيان أن الأزمة بغدوّها نمط وجود لها كينونتها استأنفت بعدا آخر ستقدمه لدور الثقافة عبر العروض فبدلا من أن تقدم عروض ترفيهية لتسلية المجتمع – قد تسهم في اغترابه أكثر - تقدم حلولا أصيلة لأزمات الحياة العائلات .... إن هذا التحليل ليس سوى بيّنة لضرورة تأزيم الأزمة؛ إن المقصود بهذا التعبير هي ضرورة تعقيد المفهوم، فهي غدت معمّمة يسهل الظفر بما من الإنسان العادي، فحقيق بنا في هذا السياق فحص الكلمة وإعطائها أفق مفهومي خاص، تجعل من عملية استعماله عسيرة ومعقّدة، بيد أنها من جانب مشترك وكصيغة موازية ستغدو عملية توظيفها تعبّر عن واقع يسوده الإضطراب وغياب اليقين، بهذا سيكون للأزمة وزن مفهومي لا يستقى من التعميم الذي غدا تعتيما، فهنا حقّ لنا التساؤل هل كل إستعمال للفظة الأزمة تعبر حقا عن أزمة من حيث طبيعة الإستخدام؟؛ فكيف ستعبّر دير الثقافة عن أزمة؟ إن التنبيه الذي قدّمه في بداية الكتاب بأن الأزمة هي إضطراب وغياب يقين؛ أي أنّ استكشاف أزمة إنسانية صارحة تستوجب عملية وعي عميقة، فهذا التشخيص الإجتماعي سيقودنا إلى وعبي الأزمة وبالتالي عملية تقويمها على افتراض أن هذا التنقيح والتسديد سيكون على أرضية مستحدثة وهي دور الثقافة، إن هذه الرؤية التي قدمها موران اتكأ فيها على ماركس وفرويد "في الواقع يمكننا أن نفهم بطريقة أفضل الحدس الماركسي والحدس الفرويدي، اللذين تكون الأزمة وفقهما في الوقت نفسه كاشفا وفعالا، إذ نرى أن الأزمة كيف تظهر ما كان مخفيا وكامنا وافتراضيا داخل ( المحتمع والفرد)، التضّادات الأساسية والتصدعات الزلزالية والمسار الغامض للوقائع الجديدة وفي الوقت نفسه تسلط الأزمة الضوء على الجانب المغمور من التنظيم الاجتماعي وحول قدرته على البقاء والتحول، وهي هنا تعتبر أمرا فعالا، فهي تفعل كل ما يمكن أن يأتي بتطوّر" (موران، في مفهوم الأزمة، 2018، صفحة 78)وهنا طفق يذود عن الإنسان من تصلب الأزمة، لأجل ذلك قدّم كتاب في أواخر عام 2016 " عن الجماليات "، أقام فيه سبيلا لاستدراك سقوط الإنسان في مطبّات الأزمة، وهو كتاب جمعه من محاورات قدمها عن الجمال والفن وشعور الجمالي بصفته عالم اجتماع وفيلسوف مهتما بالجماليات فيخبرنا أنه منذ طفولته كطفل يتيم كان يهرب من قسوة العالم بفضل الأعمال الرفيعة لجميع الفنون كرواية " الجريمة والعقاب" لدستوفسكي و "السيمفونية التاسعة" لبيتهوفن هنا نستصيغ توجّه موران إلى الجماليات (موران، 2019) والذي غدا مقترن به بالأخص في سنوات متأخرة بتورطه المستمر في هذه المباحث، وهذا من شأنه أن يعطى نورا جديدا، فأزمة المجتمع القابعة في نسيج الرأسمالية، وأزمة الفرد المتمحورة حول الكبت، وهنا نعثر على رسم واضح المعالم للازمة باعتبارها كيان.

- علينا فهم أن المقصود ليس بناء علم على شاكلة علم الفيزيس أو علم الرياضة، بل علم متغلغل في العلوم كما هو حال المنطق، فالمرام البعيد الذي قدّمه موران للأزمة هو تبيان مدى اضطراب ولا يقينية نظام ما مفتوحاكان أم مغلق، بهذا الشكل نقف عند طبيعة الأزمة فهذا الجهد الذي صرفناه لبيان التوجه الذي يقترحه موران في توضيحه للمفهوم كان تحسيسا منا لتأزم الوضع وينم على توافقنا التام معه ولفحص هذا الطرح نمهد بالسؤال التالي: كيف يمكن استبصار أزمة داخل نظام معرفي؟

4-2- الجماليات كمقام لاكتشاف الأزمة: إن ترسيم الأزمة بوصفها علم يطرح صعوبة عامة تتمثل في كيفية تمثّلها وتعقّلها في العلوم، إن وجه الجدّة عند موران هو نقل تشخيص الأزمة من غواش الطب إلى انفتاحية دور الثقافة والمسرح كانت دعوة موران في تجاوز آهات الإنسانية عبر ضرب من التحرير صاغها في تعلم العيش بحكمة وشعرية، الجماليات باختلاف مناهلها ( الأدب، الرواية، الشعر، المسرح...)، كلها مضارب لمنبت واحد، نحن نعثر هنا على تأثر واضح

بالرسم المعرفي الكانطي لمسألة الشعور الجمالي، فالقدرة على الحياة شعريا مرام صاغه موران لتحرير العقل من براثن الاختزال، ويقر بضرورة العيش بشكل شاعري بتفتح على الحياة ويشدد على الانغماس في هذه الشاعرية والمروق من حياة النثر التي أنتجها العقل المختزل الذي أنتجته الحداثة؛ علينا أن نضع في عين الاعتبار أن الأكل لسد الحاجة هو نثر في الحياة، أما فن الطهي هو إضفاء قيمة غذائية على الأكل هو في سياق الشاعرية ، إن معنى الانتقال من مقام النثر إلى مقام الشعر في الحياة هاهنا معناه استبصار الحياة وإضفاء الشاعرية عليها، فالفرق الناتج عن تحول من مقام إلى أخر يتمخض عن إنسانية مضمحلة ظهرت إلى كينونتها، في هذا الصدد بات مفروضا علينا إدماج موران في حقل فلسفي جديد وهو الرومانسية المتجذّرة في عمق الطرح الفلسفي الشعوري، هذا الولوج ليس غريب عن فيلسوف إنساني يستلذ الفنون والشاعرية ومهتم بضروب الثقافة، فكان لزاما عليه التعبير عن فيض من المشاعر ففيها إنقاذ للإنسانية من الواقع الصناعي المتوعّر الذي نحرها.

4-2-1أزمة الفنون: إن الغرض هاهنا إقامة أساس لموران في التعبير عن مأزق الفنون، يشير موران إلى أن ولوج الأعمال الفنية إلى سلعة ما قد يؤول إلى طمسها وفقدان قيمتها، ثم ولوج الفنانين إلى عالم (غير المختصين وغير المثقفين) الميسورين فتبددت معايير الجمال المعتبرة التي كانت تُقام على الأعمال الفنية، فغدا عمل الرسام على سبيل التمثيل يقوم على اقتصاد السوق والتاجر الحاذق المضطلع بالسوق الناجر هو من ينتقي الرسام وفقا لما يعتقد أنه ذوق المشترين إذا كان ذا بصيرة فسيكتشف موهبة غير معروفة وسينجح في جعلها مشهورة، وعلى هذا النحو تمكن هواة المستبصرون من الحصول على أعمال مجهولة أو غير معروفة لسيزان وفان غوغ وبيكاسو وغيرهم ممن انتقلوا من الجهل إلى الجد ومن العوز إلى الثروة" (موران، 2019) صفحة 35)" وعلى هذا القياس تقاس الرواية التي تقف على رهان الناشر والفيلم على المنتج، والخلاصة أن الفن في صراع دائم مع من يعينه ويعيقه، الربح، وهذه الجدلية هاهنا تسبح عن فكرة معتبرة وهي أن السوق طغى على الأعمال الفنية الراهنة فهذا التوضيح على قدر عال من الأهمية تتحلى في تبصر سياق الأزمة التي تلج كل النظم المعرفية، فالإشارات التي تم تناولها الأزمي والاقتران بالنظم المعرفية، وإقامة هذه الصيغة العلمية الجديدة يسهم في استشراف الأزمة ما يودي إلى الوقاية فنخلص يحصل في النظم المعرفية، وإقامة هذه الصيغة العلمية الجديدة يسهم في استشراف الأزمة ما يودي إلى الوقاية فنخلص هاهنا إلى أن الأزمة كرهان لاستشراف مستقبل النظم المعرفية.

#### خاتمة:

لقد افترضنا في هذه المقالة أنه ثمة إمكانية قيام علوم جديدة على شاكلة — علم الأزمات — تكون تحليلية تتسرب في النظم المعرفية تكشف عن ضروب: الاضطراب واللا يقين والانكماش، التي تتسبب في تعطل الآلة التفكيرية في هذه النظم، وتشتغل كمشغل لضبط المعرفة في نظام ما، كما تشرع في الكشف عن المطبّات التي قد تسقط فيها هذه النظم، كرهان استشرافي وقائي، راهن موران على الأزمة لهذا الصدد فإعادة بعث العلوم في هذا السياق يستوجب قراءة متأنية لمختلف النظم المعرفية فالمتعجّل سيصادر بحكم اكتمال العلوم وعدم فرضية إمكانية قيام معارف جديدة ، وهذا ما لم يسقط فيه موران، فصيغة العلم المراد قيامه يختلف عن العلوم التقنية كالفيزيس ( له موضوع، ينطلق من مسلمات، امتلاك منهج معرفي، وصول لنتائج ثابتة )، بل البقاء في مدينة التأمل ووضع اليد على الجروح قصد معالجتها قد نجد أوجه مقاربة مع مراد فلاسفة العلم كتوماس كوهن وباشلار، هذه الوضعية التي اتخذها موران قد تسهم في تبلور هذا

العلم فلعل هذه الأسس التي وضعها تكون حجر أساس لعلم يتبلور وسيظهر للعيان في قالب علمي متين ومستجد فيما هو قادم.

إن النتيجة الحاسمة التي فرضت نفسها في تحليلية موران للأزمة هو ضرورة الإنفلات من الاستعمال العمومي للمفهوم بكونه ضرب من اللايقين، فهاهنا يستصيغ لنا التشديد مع موران على ضرورة تقييد تعميمها الذي بات تعتيما على المفهوم وتقليص لمهامه المرسومة له، فالأزمة يتوضّح أنما تتشكّل لغرض الحفاظ على بنية النظام سواء كان مغلقا كحلية، آلة، إنسان... أو مفتوحا كمحيط، مجتمع... فموران رسم صورة موازية للنظرة التي تشكلت عن الأزمة بكونما اضطراب يستهدف ضرب النظم، فغدت تؤسس مع موران النظام وتحافظ على استقراره، وتجمع بين التناقضات، فالأزمة التي تغلغلت في النظم المعرفية والتي قدمنا لها نماذج: الحداثة والديمقراطية والإنسانية، بات من الوجوب التعامل معها التي تتنعل المعرفية الغرض منها بشكل يتبع لنا الخوض في مشاكسة معرفية الغرض منها التكشيف الجيد عن تلك المطبّات ورسم السياق اللازم لتطبيبها، بات اللايقين يتبوأ مقعد السلطة في النظم اليوم فكان ذلك يشكّل منطلق موران لبلورة الحدود المكنة للتعرف عليها وكانت النتيجة النهائية التي خلصنا إليها مع موران: الأزمة نظ وجود يمكن التعايش معه، يمكن أن تتغلغل في النظم المعرفية لغرض التطبيب وليس الهدم كما أوضح ذلك.

## - قائمة المراجع:

### باللسان العربي:

- 1-إدغار موران، إلى أين يسير العالم، تر: أحمد العلمي، الدار العربية للعلوم ناشرون، السعودية، 2009، ط1
- 2- إدغار موران، الفكر والمستقبل مدخل إلى الفكر المركب، تر: أحمد القصوار ومنير الحجاجي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 2004، ط1
  - 3- إغار موران، في مفهوم الأزمة، تر بديع أبو ليلي، دار الساقي، بيروت، 2018،
- 4- إدغار موران، تربية المستقبل المعارف السبع الضرورية لتربية المستقبل، تر: عزيز لزرق ومنير الحجوجي، دار توبقال للنشر ومنشورات اليونيسكو، الدار البيضاء باريس، 2002، ط1
  - 5- إدغار موران، السبيل لأجل مستقبل البشرية، تر: بشير البعزاوي، منشورات الجمل، بيروت، 2019، ط1
  - 6- إدغار موران، نحو سياسة حضارية، تر: أحمد العلمي، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، 2010، ط1
- 7- إدغار موران ان بريجيت كيرن، الأرض الوطن، تر: سلمي ديجن، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق، 2022،
  - 8-: إدغار موران، في الجماليات: تر يوسف تيبس، وزارة الثقافة والرياضة، قطر، 2019، دط
- 9- زيجمونت بومان وكارلو بوردوني، حالة الأزمة، تر: حجاج أبو جبر، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، 2018، ط1،
- 10- زيجمونت باومان، عن هشاشة الروابط الإنسانية، تر: حجاج أبو جبر، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، 2016، ط1.
  - 11- محمود بري، السيبرينطيقة، المركز الاسلامي للدراسات الاستراتيجية، بيروت، 2019، ط1
    - 12 عادل مصطفى، صوت الأعماق، مؤسسة هنداوي، القاهرة، 2020،
    - 13- جايمس غليك، نظرية الفوضى: تر أحمد مغربي، دار الساقى، الكويت، 2008، ط1،

- 14- روبيرت جيلمور، أليس في بلاد الكم، تر:أحمد سمير سعد، مؤسسة هنداوي، القاهرة، 2020
- 15- روبرت دال، الديمقراطية ونقادها، تر: سمير عباس مظفر، دار الفارس للنشر والتوزيع، عمّان الأردن، 2005،

ط2

-باللسان الأجنبي:

- 1- Francis Bacon, The new organon edited by Lisa Jardine, Cambridge university press, New York, 2000, T1
- 2-Frank Cunningham, Theories of democracy A critical introduction, routledge press, london and New York, 2002
- 3- Zygmunt Bauman and Carlo Bordoni , state of crisis, polity press, USA, 2014, t 1