#### معلومات البحث

تاريخ الاستلام: 31اوت 2020 تاريخ القبول: 25ستمبر 2020

Printed ISSN: 2352-989X Online ISSN: 2602-6856

# في موقف إدغار موران من منطق أرسطو وكوجيتو ديكارت On Edgar Morin's position on the logic of Aristotle and cogito Descartes

عتيقة بلعقروز

جامعة سطيف 2 (الجزائر ) atikabelagrouz20@gmail.com

#### الملخص:

لقد هيمن منطق أرسطو وكوجيتو ديكارت فترةً طويلة من الزَّمن بوصفهما السَّبيل الوحيد في تقويم الفكر وإصلاحه، ولقد تأكّد حضورُهُما وبقوَّة في جُل فلسفات القرن العشرين. ولأنَّ تأثيرُهُما كان جليًّا جدًّا،فإنَّ الفيلسوف الفرنسي إدغار موران يسعى إلى كسر هيمنة المفهوم التَّقليدي لكلِّ منهُما إنطلاقا من التَّصوُّر القائل بأنَّ المنطق إنَّا هو وجةٌ من وجوه التَّشكيل العقلانيّ المنعلق على نفسه، ويأتي هذا من خلال الإقرار بصلاحيّة أو عدم صلاحيَّة المنزلة الَّتي أعطاها لها أرسطو، وبأنَّ الكوجيتو يُمهِّد لرؤية أخرى جديدة تتناسبُ مع الواقع الذي تعيشه المجتمعات المعاصرة في خضوعها لقوانين الاحتساب الصّناعي ومنطق الآلة وليس لقوانين الأنا المفكرة الَّتي تختصُّ بممارسة الشَّك.

الكلمات المفتاحية: إدغار موران، المنطق الأرسطى، الكوجيتو الدِّيكارتي.

#### **ABSTRACT**

Aristotle's and Cogito Descartes' logic dominated for a long time, as the only way to assess and reform thinking, and their presence was strongly confirmed in the case of twentieth-century philosophies. Because their influence was very clear, the French philosopher Edgar Morin seeks to break the dominance of the traditional concept of each of them based on the perception that logic is a facet of the closed mind-set, and this comes through acknowledging the validity or irrelevance of Aristotle's position. Cogito is preparing for another vision that is commensurate with the reality of contemporary societies in their industrial and machine-logic, not with the thinking laws of ego, which are concerned with the exercise of suspicion.

Keywords: Edgar Morin, Aristotelian logic, Cogito cartesian.

#### 1. مقدمة:

إنّ الموقف من الفلسفة القديمة والحديثة رفضا أم قبولًا يُقرُّ بأهميّتها في نسيج واقعنا وبأغًا تشترك معهُ، وبأنَّ في إمكانها تغيير الواقع الإنساني وإدراكه. وأنَّ كلَّ دعوةٍ إلى التَّغيير هي بمثابة فرض قيم جديدة عُليا لا تعود فقط إلى انحطاط القيم القيم القديمة كما تُصوِّرُها فلسفة إدغار موران Edgar Morin أو غيرهُ من الفلاسفة المعاصرين وإنما في انحطاط الإنسان والاهتمام بالمادة، بل في تجزيء إنسانيتنا وتقطيعها إلى جزرٍ منفصلة عن بعضها البعض حيث أصبح من الصَّعب علينا اليوم تَمثُّل الوحدة والطَّابع المركَّب والمعقد لهويَّة الإنسان المعاصر، وأنَّ الإنسان كما يؤكد إدغار موران هو في الوقتِ ذاته كائن فيزيائيّ، وبيولوجيّ، ونفسيّ، وثقافيّ، واحتماعيّ، وتاريخيّ.

ولقد صار من الملح أيضا بالنسبة لإدغار موران في ظل ما يُوفِّرُهُ الاعتراف المتزايد بوحدة الإنسان المركبة في رسم خارطة طريق تُوضَعُ على هيكل التعليم في مختلف المواد الدِّارسيَّة في لمِّ شتات المعارف بين العلوم الطَّبيعية والعلوم الإنسانيَّة للتَّمكُّن من تَمَثُل تعدد الأبعاد المركبة في الإنسان، في إعادة فحص ومساءلة أحد أهم ركائز الفلسفة بين من يأخذ بالمنطق الأرسطيّ محورًا للتَّفكير بمواصلة الاعتقاد به، وبين من يأخذ بالكوجيتو الديكارتي بوصفه إجابة عن المشكلات الفلسفيّة المتعلقة بالذَّات، وبأنَّ الذَّات على كلِّ حالٍ ليست قابلةً لأنْ توجد بمعزلٍ عن وجودي في العالم ولذلك فهي من بينِ مَهامٌ الفكر الأكثرِ صعوبةٍ ،وبأنَّ الفكر لا يطمئنُ دائما إلى صفة الذَّات السَّائدة مثل ذلك الشعور الَّذي تُثيرهُ فينا روايات ، في حين أنَّ الذَّات هي من يبني ويهدم في شكلِ شكِّ، بل في تهيئة فضاء لمعنى الحقيقة، وفي أنَّ كلَّ شيءٍ قابل لأنْ يكون دائما حقيقيّ أو لا حقيقيّ لأنَّ ذاتي حريصة على أنْ لا تقبل بما هُو حقيقيّ إلا إذا مرَّ على مرحلة الشَّك.

ثم انه لم يَعدُ خافيًا علينا في أنَّ جهود فلسفة إدغار موران في نقد المنطق من جهة والكوجيتو الديكاريّ من جهة أخرى له ما يُقويه ويُعزِّز دعائِمَهُ لأغًا تنصَبُّ أساسًا في محاولة رسم معالم نسب إنْ صحَّ تعبيرًا للعقلانيَّة فيما يتعلق بالمنطق أوَّلًا، أيْ لابُدَّ في هذا المقام من الالتفات إلى أنَّ ما يُبْحثُ عنه هنا هُو عقلانيَّة تستمد أصولها من المنطق، من خلال الاستعانة بمفاهيم من قبيل العقلنة والتَّبرير العقلانيّ باعتبارها تساهمُ رأسًا في توضيح التَّصوُّر الإجماليّ لمفهوم المنطق عند موران بل من حيث هي تُشكِّل تلك المفاهيم والأجزاء لذلك المفهوم – المنطق –، ابتداءً من الإطلاع على أنَّ المنطق له قوانينُهُ الخاصَّة والمحدَّدة في إعمالِ الفكر ، لِيُصارَ بعد ذلك إثبات أنَّهُ من المتعذَّر التَّفكير بدون الوقوع في التناقض.

وفي الاستعاضة أيضًا عن مفهوم الأنا أفكِّر في كؤنِ أنَّ حقيقتَهُ العيْنيَّة هي الأنا أحتسبُ فيما يتعلق بالكوجيتو ثانيا. وبعبارةٍ أخرى يتوَجَّبُ القولُ بأنَّ مفهوم الأنا أفكِّر لم يَعُدْ أمرًا بديهيًّا أو حتَّى مفهومًا بسيطًا، لأنَّهُ يستوْجبُ النظر في ما يفعلهُ الاحتساب الصِّناعيّ. وكلُّ ما قيلَ وما سيُقالُ عن المنطق أو حتى عن كوجيتو ديكارت ليس إلَّا من قبيلِ التَّبِيهِ والتَّذكير بأنَّهُ لا وُجود لأيِّ مفهومٍ فلسفيّ لا يخلُو من الحاجة إلى إعادة التَّفكير فيه إمَّا بنقدهِ والإضافةِ عليه، وإمَّا بالخلق الدَّائم لمفاهيم جديدة وهذا هُو الموضوعُ الأصليّ للفلسفة.

#### أهميَّة هذا البحث:

يعتبرُ إثبات التّفكير إمَّا بواسطة المنطق من عدمه وإمَّا بواسطة الكوجيتو على درجةٍ كبيرة من الأهميّة، وذلك في إثبات مسألتيْن أساسيَتيْنِ من مسائل الفلسفة المعاصرة عند إدغار موران، أيْ في أصالة المنطق الأرسطيّ برغم مختلف الانتقادات والتَّأويلات الَّتي تعرَّض إليها، وفي إثبات الوحدة المطلقة والمتأصِّلة بين الأنا والفكر. ولأنَّ مثل هذه الادِّعاءات عن أصالة المنطق والوحدة بين الأنا والفكر هي وحدها من يقدم وصفًا عميقًا لجملة الشُّروط الَّتي يمكنُ أنْ تُغارَ في ظلّها الأسئلة الجديدة عن منطق أرسطو وكوجيتو ديكارت.

وإلى هنا نكونُ قد وضَّحنا أهمِّية البحث، وننتقلُ الآن إلى **توضيحِ أهدافهِ**، والَّتي تتحدَّدُ في إطارِ هدَفَيْنِ اثْنَيْنِ وهُما:

١: الهَدَفُ المعرفي: يَأْتِي في سِيَاقِ أو في محَاولةٍ منا لوضع أوراقِ البَحثِ في مَصَادرِهِ المعرفيةِ الأولى عندَ إدغار موران.

٢: الهدفُ المنهجي: وهُو يُلخصُ ما يُمكنُ أَنْ نُسمِّيهِ بالعَرضُ التَقريريّ للموضُوع، أو للفِكرَةِ كما هيَ، بمعنى الحِرصُ على ضَبطِ المفهُوم وفقَ ما هو مَوجُودٌ في النَّسَقِ المعرفيّ، على اعتبار أنَّ الحديث عن إشكاليّةِ البَحثِ في أُولِمَا ذَاتُ طَبيعَةٍ مفهُوميّةٍ.

ولهذا أيضا فإنَّهُ نظرًا لعدم وُجود أيِّ دراسة أو بحث كامل أو حتَّى كتاب مُستقل يُغطِّي موضوع البحث، فقد حاولنا استجماع بعض الأفكار المتفرِّقة عند إدغار موران والَّتي كانت تَصَّبُّ في الموضوع بشكلٍ واضح، فإنَّ البحث يهدفُ بطريقةٍ أو بأخرى إلى مُحاولة إفادة الأوساط الأكاديميَّة، وجميع المِعنِيِّين بمجال الفلسفة.

## بناءُ إشكال:

ويمكن هنا طرحُ سؤالٍ ومَفادُهُ، هل ثُمَّةً مفهومٌ واحدٌ ومتحقِّق في ذهنِنا عن المنطق والكوجيتو، في أنَّ الأوَّل يُبرِّرُ ذلك الارتباط القويّ بأحدَ أهم المفاهيم الأكثر عُرضَةً لمختلف التَّأويلات في الفكر الفلسفيّ الغربيّ، وهُو مفهوم العقلانيَّة، ومن حيثُ هُو يُعَدُّ أيضًا كشفًا عن العلاقة بين مفهوم العقلنة والتَّبرير العقلانيّ، وفي أنَّ الثَّاني يُقابلُ الأنا أفكِّر ويُبَايِتُ الشَّك؟. وتحت إمرَة المفاهيم الأساسيَّة السَّابقة للمنطق والكوجيتو إلى أيِّ مدًى يكون في مُستطاع المفاهيم الجديدة للمنطق والكوجيتو عند إدغار موران مِنْ أنْ تسيْطرَ وتتغلب عليها ؟.

وحتى نتمكن من الإجابة عنِ الإشكال المطروح فقد اعتمدنا منهجًا تحليليًّا مُقارنًا في مُحاولة طرح رؤيا إدغار موران بالرُّجوع إلى أهم النُّصوص المتيسِّرة لدَيْنا، و في محاولة بسط تلك الفُرُوق الَّتي يحملُها معنى المنطق والكوجيتو عند كلِّ من أرسطو وديكارت وموران، وبرسم خطَّة بحث مُكوّنة من عُنصُريْن، إلى جانب مقدِّمة وخاتمة، فالمقدّمة حاولنا فيها التَّعريف بالموضوع، أو وضْعهِ في سياقهِ، وبيَانِ أهميِّتهِ وأهدافهِ، مع المرُور على المنهج المِعتمد، والخاتمة أشرنا فيها إلى أهمًّ النَّائج الَّتي توصَّلنا إليها. وبالنِّسبة لمحاور البحث فهي على النَّحو الآتي:

فالعنصر الأوَّل، بعنوان: نظام الفكر، من النَّقد إلى التَّرميم، أمَّا الآن إليكُم أهمَّ المطالب الَّتي يتضمَّنُها هذا العنصر: المنطق الأرسطيّ، نظامٌ في المعرفة، ثمَّ يَليهِ مطلبٌ آخر: العقلانيَّة، العقلنة، التَّبرير العقلانيَّ، للإشارة إلى التَّأثير العقدة منطق أرسطو عبر تاريخهِ الطّويل

أمًّا العنصر الثَّاني، بعنوان: في تَعيِينِ صياغةٍ جديدة للكوجيتُو الدِّيكارتيّ، وتضمَّن هُو الآخر مَطلَبَيْنِ اثْنَيْنِ وهُما: في طابع الاحتساب الَّذي للكوجيتو ، والذَّات، مفهومها، خصائصُها، والَّذي نَستَهلُهُ بإبراز الفارق بين الكوجيتو الدِّيكارتيّ والكوجيتو المورانيّ.

#### ٢. نظامُ الفكر، من النَّقد إلى التَّرميم

# ١.٢ المنطق الأرسطي، نظامٌ في المعرفة:

تَعتمدُ طبيعةُ الفكرِ العقلاني عند إدغار موران على المنطقِ وَحدهُ. إذْ يُمكنُ أن نَفهمَ المنطق في هذه الحالة بوَصفهِ نظامًا في المعرفةِ خالصًا. وإنَّ عمليَّة التَّأسيس للنِّظام المعرفي تستندُ في جوهرها إلى ما يُسمَّى بالنَّموذَج المعرفي، أو النَاظِم المعرفي كما يُسميهِ أبُو القَاسِم الحَاج حَمد. ولهذَا، فعندَ الحديثِ عن النِّظامِ المعرفي بَجِدُ أنفُستنا أمام جُملةٍ من المفاهيم المتَعلقة به كالنَّسَق المعرفي، ورُؤيّة العالم World View، فنحنُ في الحقيقة لا يُمكنُ أن نَفصِلَ النَّموذّج المعرفي عن النِّظام المعرفي، وما لا يُمكنُ الفَصلُ بَينَ رُؤيّة العالم والنِّظام المعرفي، فهيَ مفاهيمُ متدَاخِلَة، متشابِكة متكامِلة (بوالشعير، ٢٠١٤، صفحة المعرفي).

إذا كان المنطقُ « آلةَ النَّظر Organon الَّتي ينبغي أن يَتوسَّلَ بَمَا النَّاظرُ فِي أَيِّ صِنفٍ مِن أصنافِ الوُجود إلى إدراكِ الحقِّ فيهِ، فهُوَ الأداةُ الضَّروريةُ لكلِّ بحثٍ نظريٍّ، فوجبَ أن يتقدَّمَ البحثُ فيهِ سائرَ العلوم، لأنَّهُ يبحثُ في شروطِ القياسِ الصَّحيحِ، وفي المعارفِ البرهانيةِ الَّتي يَطلبُها صحبُ كلِ علمٍ أصيلٍ » (فخري، ١٩٥٨، صفحة ٢٣). وعليهِ، فالمعرفةُ المنطقيةُ حَسبَهُ وكما يقولُ نقيب العطاس «قد جرى تصوُّرُها جميعًا بوصفها نسقًا مِن النَّظامِ والانضباطِ، تختصُّ بهِ الكليّةُ، هذا المصطلحُ الَّذي يُفيدُ معنى العالمية » (العطاس، ٢٠٠٠، صفحة ١٧٢).

وبِما أنَّ المنطقَ آلةٌ في النَّظرِ، كما جرى تَأُولُهُ، وهُوَ « العِلمُ العامُ لِلنِّظامِ » (رويس، ٢٠٠٢، صفحة ٢٩). فإنَّهُ، يَختصُّ وتِبعًا لهذا التَّصوُرِ، بالبحثِ في قوانينِ الفِكر. هذهِ الأخيرة، بِما هي « قوانينُ وُجودية تقومُ عليها حقيقةُ المعرفة » (النّشار، ٢٠٠٠، صفحة ٧٧). بمعنى، « أنَّ كلَّ تعريفٍ لِلمنطقِ نلتقي بهِ يهدفُ إلى إثباتِ غرضٍ مُعيَّنٍ لِلمنطق فإذا قُلن أنَّ المنطقَ هُوَ عِلمُ قوانينِ الفِكر كان معنى ذلكَ أَنَّ هدفَ المنطق البحثُ في هذهِ القوانين » (محمَّد، د.س.ن، صفحة قلن أنَّ المنطق هُوَ عِلمُ قوانينِ الفِكر كان معنى ذلكَ أَنَّ هدفَ المنطق البحثُ في هذهِ القوانين » (محمَّد، د.س.ن، صفحة ١٦).

وهي مبادئ ثلاث: أولها، مبدأ الهوية أو الذَّاتية. وصيغتُهُ أ = أ، أو الشَّيءُ هُوَ هُوَ. ثانِيُها، مبدأ التناقُض (عدمُ التَّناقُض). وصيغتُهُ أنَّ الشَّيءَ في آنٍ واحدٍ لا يَتَّصفُ بصفةٍ ونقيضها. وأمَّا ثالِثُهُمَا، فهُوَ مبدأ الثَّالثِ المرفوع، بمعنى أنَّ حالة الوسطِ الثَّالثِ رُفِعَت. فالمنطقُ في هذهِ الحالة، منطقٌ ثُنائيُ القيمة، وليسَ مُتعدِّدُ القيم. فالقضيةُ، لها احتمالٌ واحدٌ مِن بينِ اثنينِ، إمَّا صادقة أو كاذبة.

إنَّ مدارَ الاعتراضِ في النَّسَقِ الموراني، هُو تَشَاعُلُ العقلِ المنطقي عِما هُوَ استدلالي، استنباطي، هُوياتي. فَما يَحُكُمُ فضاءَ الفِكرِ إذن، هُوَ البِنائيَةُ والتَّناسُقيَةُ والنِّظامُ. هذا الَّذي حذى بإدغار مُوران إلى التَّفاكُرِ والأحذِ بنا إلى تَمَثُّلِ التَّعْرة التَّي تَنحُرُ بأُرغانون الفِكر. نتحدَّثُ عنِ القَرينِ التَّقابُلي عِما هُوَ الوِحدةُ اللاحِمَة ما بينَ المنطق و ما يُسمِّيهِ مُوران بالتَّصَدُّعِ المِتنِع الانسِداد، وهُوَ التَّناقُضُ بَدلَ الوِحدة مع الهويَّة.

برفضِ المنطقِ الأرسطي التَّناقُض، وَحبَ عليهِ أن يَعترفَ بحدُودهِ، ألاَّ يَكتفي بذاتهِ. لأنَّ التَّناقُضَ، مُمتنعُ التَّجاوُز، « فقد شكَّلَ تحويلُ مبدأ الهوية إلى مُطلقٍ قاعدةً أنطولوجية/ ميتافيزيقية لِلعقلِ والعِلمِ التَّقليدِيَيْنِ، تُشكِّلُ هويةُ الأشياءِ مع ذاتمًا بمعنًى ما وُجودَها الخاص، لقد سَلَّحَت هذهِ الأوليَاتُ الثَّلاثة رؤيّةَ العالم المنسجِمِ المِتِيسِّرِ لِلفكرِ كُليًّا، وكلُّ ما يَتحاوزُ هذا التَّرابُط يَصيرُ خارجَ المنطقِ والعالم والواقِع » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٤٠٧).

مِنَ الواضحِ، أنَّ إبستيمولُوجيَا التَّعقيد تَتَّجهُ نحوَ عَيثَةِ أرضيةٍ صالحةٍ لِأن نُفكِّرَ بالمنطق. ولكن، ضِدَّهُ دُونَ نَفيهِ « إنَّنا إلى فِكرِ التَّكِ، بل إلى إضعافِ وتقليصِ منطقِ الهويَّة، يحتوي هذا الإضعافُ والتَّقليصُ تقويَةً لجانبِ التَّعقيدِ » (موران، ٢٠١٣)، صفحة ٤٣٣).

يَتعارضُ الطَّرِّحُ الَّذي يُقدِّمُهُ مُوران مع رؤيةِ لِلمنطقِ عند الفيلسوف الألماني فريدريك نيتشه Nietzsche، «فأوليَاتُ المنطقِ ليسَت مِنَ الأمرِ الواقعي في شيءٍ، وإنَّما هيَ حِيَلٌ مَنهجيَة وتَمَحُّلاتٌ إجرائيَة، وعاذاراتٌ وسيلِيَة الشَّأنُ فيها أَنَّما تعملُ على إنشاءِ الواقعِ إنشاءً وذلكَ بالاستِنادِ إلى ما تعالَقَ من المفاهيم وتماسكَ، وأخذَ بعضَهُ برقابِ بَعضٍ وتوازنَ، ذلكَ أنَّهُ بِتوَسُّلِ المنطقِ بِساطًا اقتَطَعنا مِنَ الصَّيرورةِ أجزاءً، أعملًا فيها آلياتِ التَّسويةِ والتَّعظيمِ والتَّبسيطِ، حتَّى نجعلها مناسبةً لِمَسيسِ حاجاتنا ونوازعنا، فَلَئِنْ بَدَا العالمُ منطقيًا، فذلكَ لأنَّنا نحنُ الذينَ صَيَّرناهُ كذلكَ، وإنَّنا إذْ نحنُ مَنطقنا العالمَ فإنَّنا رفعناهُ إلى مُستوى العالمِ الحقِّ الَّذي هُوَ على التَّحقيقِ عالمٌ ميتافيزيقي » (الشّيخ، ٢٠٠٨).

فأوليَاتُ المنطقِ، هي علامةُ الخطأ وجنونُ الفلاسفة يَتراءى لنا في كونِهِم ارتفعُوا بَمذهِ المقولات إلى مُستوى النَّموذَج والمعيار. إنَّها مقياسُ الحقيقة. وما الحقيقة، إلا الواقع. فمِنْ كونِها مُحرَّدُ أداةٍ أو وسيلةٍ لإدراكِ العالم الوُجودي إلى كونِها علامةً فَارقةً في دنيًا الحقيقة.

هناكَ في الأصلِ، مَلمَحٌ نقدي عند موران، إنَّ مقولات العقل الكلاسيكي - أيْ مبادئ المنطق - تُكرِّسُ لِمَا يَدعُوهُ مُوران بالعقلِ الأعمى، وهُنا يُطرحُ السُّؤالُ بِما هُو سؤالٌ استشكالي علائقي، فكيفَ يُؤشكلُ لنا مُوران العلاقة الَّتي تَظُم حركةَ الفِكرِ التَّبسيطى مع قانونَا الهوية، والثَّالثِ المرفوع؟.

يَعتبرُ إدغار موران، أنَّ الفِكرَ التَّبسيطي تطوَّرَ في إطارِ منظومةٍ ثُلاثيةٍ بَسَطَت سيطرتماً وهيَ مبادئ المنطق، مِمَّا أنتَجَ لنا فكرًا تَبسيطيًا قائمًا على هيمنةِ الاختزالِ والفصلِ، أيْ فصلُ العناصر والمعارف بَعضها عن بعض، واختزالِ الجموعِ إلى عناصره، أو الكُلِّ إلى أجزائهِ « فمنطقُ الاستنباط والهوية يَتمفصلُ بشكلٍ تامٍ وفقَ كُلِّ ما هُوَ قابلٌ لِلعزلِ والتَّقطيعِ والتَجزئُ، والحتميةِ الميكانيكية، ويَنطبقُ تمامًا على الآلات الاصطناعية، وعلى الخصائص الميكانيكية، والحتمية لِلعالم والواقع والحياة والمجتمع والإنسان والكائنات الثّابتة والواضحة، وذاتِ هويةٍ بسيطة، وعلى كلِّ ما هُوَ تَقطيعي أو مَقطعي

في الخطابِ والفكرِ، فكما أنَّ الجزئيات هي العناصرُ غيرُ الحيَّة المِكوِّنة لِلحياة... هي العناصرُ غيرُ الحيَّة لجياةِ الخطاب، فإنَ مقاطعَ الاستنباط والهوية هي العناصرُ غيرُ الحيَّة لحياةِ الفِكرِ » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٤٢٢).

أمًا عنِ الثَّالث المرفوع، فهُوَ يُضيفُ قائلاً: « الثَّالثُ المرفوع فقد جعل منهُ المنطقُ التَّقليديُ إلزاميًّا وكونيًا، لكنَّ الباراديغم السَّائد لِلفصلِ/ الاختزال هُوَ الَّذي نَصَّب المنطقَ التَّقليدي على عَرشهِ، فرضَت سيادةُ الفصلِ المطلق، وبالتَّالي الفصلُ بينَ الإِثباتِ والنَّفي تِلقائيًا سيادةَ الثَّالثِ المرفوع، إنَّ استبعادَ المحتومِ للثَّالثِ اشتقاقٌ مِن بؤاديغمِ الفَصلِ الَّذي يستندُ بدورهِ إلى الاستبعادِ المنطقي لِلثَّالثِ. بعبارةٍ أخرى، يَفرضُ الفَصلُ الباراديغميُّ في الفِكرِ التَّبسيطيِّ البديل: مِن الضَّروري أن تَصدُقَ إحدى القَضِيتَيْنِ المِتناقضَتَيْنِ وتكذبَ الأخرى» (موران، ٢٠١٣)، صفحة ٤٣٢).

تَأْتِي طرافةُ إدغار مُوران، كتِرِياقٍ ضدَّ السُّمُوم كما يقولُ أفلاطون الَّتِي تلُوحُ فِي أُفُق الرُّؤية المنطقية. بمعنى، أنَّنا يجبُ أن نَستَعيدَ مبدأ الهويَّة بِرَفضِهِ، دونَ التّضحيةِ بهِ. فالقولُ بالهويَّة، مِنَ الشُّروطِ البِنائيَّةِ لِقيامِ الأنساقِ النَّظرية. فعقلانيةُ النَّسَق محكومةٌ بمدى القُدرة على التَّرابُط المنطقي، فَمِنَ المقدِّمة والمسلَّمات الأولى يَتضَمَّنُ النَّسقُ المنطقي تَنظيمَهُ الدَّاحلي الخاص، فالاكتفاءُ هُوَ اكتفاءٌ بذاتِ النِّسق. مِن هنا، يَتعيَّنُ علينا القولُ أنَّ هذا التَّواشُج ما بينَ المنطلقات (المقدِّمات) والنَّتائج هُوَ النَّسيجُ الضَامُ الَّذي يُمسكُ بخيوطِ هذا التَّرابُط والاتِّساقِ المنطقي.

#### ٢.٢ العقلانيَّة، العقلنة، التَّبرير العقلاني

واعلَمْ، أنَّ القصدَ الحاصلَ عن ما سبَق، أنَّ الخطابَ العقلانِ يَتشاكلُ، يَتمفصّلُ، يتقاطعُ، ويتعالقُ مع الخطابِ المنطقي. فالعقلانيَةُ Rationalisme بهذا المعنى، هي العقلُ المنطقي على ذاته. ودلالةُ الانغلاق إغَّا هي تَربُّصٌ بفكرةِ المُوضوحِ الَّذي لا يُحيلُ إلا على ذاتهِ. مِن هنا، يَتأتَّى اليقينُ العقلانيُ مِن حيثُ هُوَ في الأصلِ ضدَّ نزعةِ اللايقين. إنَّ اليُقين شأنُهُ في ذلكَ شأُ العِلم، فالعِلمُ اليَقيني وحسب وجهةِ النَّظرِ الَّتي للغزالي « هُوَ أن تَعرفَ أنَّ الشَّيءَ بصفةِ كذا المُقترنَّ بالتَّصديقِ، بأنَّهُ لا يُمكنُ أن يكونَ كذا، فإنَّكَ لو أخطرتَ بِبَالِكَ إمكانَ الخطأِ فيهِ والذُهولِ عنهُ لم يَتقدِح ذلكَ في نفسكَ أصلاً، فإنْ اقترنَ به تجوزُ الخطأَ وإمكانَهُ فليسَ بيَقيني » (الغزالي، ١٩٢٧، صفحة ١٥٥).

تأسيسًا عليه، فأنْ كان العقلُ هُوَ « كُلُّ منهجٍ في المعرفةِ قائمٍ على الحسابِ والنطق(كلمةُ Ratio تعني في الأصلِ حساب)، كلُّ منهجٍ مُستَعمَلٍ لِحِلِّ المشاكلِ المطروحةِ على الفِكرِ بدلالةِ مُعطياتٍ تُميِّزُ وضعيةً ما أو ظاهرةً ما » (موران، ٢٠٠٧، صفحة ٧٠). بمعنى، أنَّ العقلانية تَتحدَّدُ باعتبارَينِ اثْنَيْنِ:

الأولُ: بِمَا هي رؤيةُ لِلعالم، تؤكِّدُ الاتِّفاقَ الكُلِّي بينَ ما هُوَ عقلي (التاسُق)، وواقعِ الكون. فهيَ إذن، تُقصي منَ الواقع كُلُّ ما ليسَ عقليًا، وكلُّ ما ليسَ ذا طابع عقلي (موران، ٢٠٠٧، صفحة ٧٠).

الثَّاني: بِمَا هِيَ أَخلاقية، تؤكدُ بأنَّ الأفعال والمجتمعات الإنسانية يُمكنُ أن تكونَ، ويجبُ أن تكونَ كذلكَ في مَبدئِها، وسُلوكها، وغايتها (موران، ٢٠٠٧، صفحة ٧٠).

فما يُفسِّرُ السُّؤالَ عن حقيقةِ العقلانيَة، وبالعودة إلى التَّحليلِ الآنفِ الذِّكرِ ، أنَّ مَهمَّةَ النَّشاطِ العقلاني تَتمثَّلُ في إقامةِ انسجامٍ، وتوافَّقٍ، وتناسُقٍ بينَ مُعطياتِ، ووقائعِ وأشياءِ العالمِ انطلاقًا مِن قوالبَ فكريةٍ مُحدَّدة. فمَا هُوَ واقعي، ما

هُوَ قابلٌ لِلتَّحقُّقِ يَندمجُ، بل محكومٌ بمنطقِ التَّبعيَة، والانقياديَة لمنطقِ الاستنباطِ والهوية. هناكَ معنَى أكثرُ دقَّةً، يقولُ مُوران: «يشمُلُ النَّشاطُ العقلايُ لِلعقلِ أساليب الاستدلالِ المنسجمةِ الَّتي بَحَمعُ الاستنباطَ والاستقراء، البحثُ عنِ التَّوافُقِ بينَ أنساقهِ الفكرية، أو النَّظرياتِ والوقائعِ والمعطياتِ التَّجريبيَّةِ ونتائجِ التَّجارُبِ، النَّشاطُ التَّقديُّ الَّذي يُمارَسُ على المعتقداتِ والآراءِ والأفكارِ، ويشمُلُ النَّقدَ الذَّاتي، وإنْ كان بشكلٍ أكثرَ نُدرةً وبطريقةٍ لا تَقِلُ ضرورةً، أيْ قُدرةُ التَّعرُفِ على نقائصِهِ وحُدُودهِ ومخاطر الشُذوذِ أو الهذيانِ (العقلنة) » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٤٨٥).

فالعَقلنَةُ Rationalisation إذًا، « مُعادلةٌ مِن نوعٍ منَ التَّناسُقِ المنطقي (الوصفي أو التَّفسيري) وواقعٍ تجريبي » (موران، ٢٠٠٧، صفحة ٧٠). إنَّ صَوابيَةَ الوَصف الَّذي تُقدِّمُهُ المورانيَة لِلعقلَنة، لا يخرجُ عن إطارِ كونِمَا تبريرًا عقلانيًا Raison Rationnelle لِلعالم، إغًا إرادةُ احتواءِ هذا العالم ضِمنَ النَّسَقِ و النِّظام. أمَّا ما يتعارضُ أو حتَّى يَتحاوزُ، و يَتناقضُ مع إرادةِ النَّسق يُلقَى بهِ في غياهبِ المجهولِ، بجعلِهِ يَقفُ على حافةٍ وُجودهِ. فهذا الَّذي يَقفُ على الضِدِّ مِن إرادةِ النَّسق هُوَ مِن حيثُ الأصلِ هامشي، ومُقصَى، و مُستَبعَد.

إِنَّ نشأةَ حديثِ البَدائلِ في مسَارِ هذا التَّحليلِ، مُؤدَّاهُ أَن نَعي العقلانية، العَقلنَة، التَّبريرُ العقلاني كإشكالٍ. لأغّا تتخلَّقُ وتَتولَّدُ مِن رحم جذرٍ واحدٍ. بهذا المعنى، فهي كما يقولُ بِينِيت « تَتواصلُ مع اللُّوغوس الإغريقي القديم، أيْ مع المبدأ العقلي أو القانون الكلِّي الَّذي يَكمُنُ في العالم » (بينِيت، ٢٠١٠، صفحة ٤٩١).

فحنيُ المعنى إذًا، بخصوصِ ثُلاثياتِ الفكرِ هذهِ، تأتي بوصفها نَرسيزمًا رغائبيًّا وإراديًّا. الرَّغبةُ في شيءٍ ما، وإرادةُ شيءٍ ما، تَسيِيجُ الرُّؤيةِ إلى الواقع لا غير، فالنَّسقُ المنطقيُ يَحورُ، بل يَنسبُ لذاتهِ الكليَّة والحقيقة، مِثلما تَنسبُ النَّفسُ الإنسانية لذاتما الأشياء.

إنَّ إدغار مُوران وهُوَ بصددِ تَساؤلهِ عن ماهيةِ التَّبريرِ العقلاني، يَعتبرُ أنَّ هذا الأخير - أيْ التَّبريرُ العقلاني - عبارة عن رغبةٍ شأغُا في ذلكَ شأنُ الرَّغبةِ الَّتي يَستَشعرها المريضُ النَّفسي، والَّتي على أساسها يَتعاملُ أطباءُ و عُلماءُ النَّفس مع مَرضاهُم.

يُمكنُ أن نَستأنسَ بتَأويليَةِ الفيلسوف الفرنسي حيل دولوز Gilles Deleuze ( ١٩٩٥ / ١٩٢٥) للرَّغبة، مِن حيثُ هي في الأصلِ تأويلٌ لا يُمكنُ أن يخرجَ عن كونهِ نقدًا لِلتَّحليل النَّفسي. وإِنْ كانَ مُوران يَقفُ مع دولوز على طَرفيْ نقيض.

يقولُ دولوز في أحد فُصول كتابهِ حِوارات في الفلسفة والأدب والتَّحليل النَّفسي والسيَّاسة، والمِعنوَنْ ب: ماتَ التَّحليلُ النَّفسي فحلِّلُوا: « إنَّ التَّصوُّرَ السَّائد بصددِ اللاشُعور هُوَ تَناوُلُهُ كسَلبٍ، إنَّهُ العدوُّ...، إنَّ ما يُسمِّيهِ التَّحليلُ

النَّفسي إنتاجَ اللاشعور أو تَشكُلِهِ هُوَ مُحبطاتٌ أو صراعاتٌ، أو تراضيَاتٌ، أو تلاعبَاتٌ بالألفاظ، تَعرفُ الرَّغباتُ دائمًا تَضخُمًا بالنِّسبةِ لِلتَّحليلِ النَّفسي: مُنحرف، مُتعدِّد الأشكال، سيُلقِّنُ لكم معنى النُّقص في الثَّقافة، والقانون. لا يتعلقُ الأمرُ بنظريةٍ، وإغَّا بالفنِّ العمليِّ الشَّهير لِلتَّحليلِ النَّفسي أيْ فنُ التَّأويل » (دولوز، ١٩٩٩، صفحة ١٠١). يَعملُ التَّحليلُ النَّفسيُّ على كَسرِ جِماح الرَّغبة، بالنَّظرِ إليها دائمًا على أنَّا مُرتبطةً أشدَّ الارتباطِ بالجنسِ واللَّذة.

لا يَقفُ مُوران عند حُدودِ هذا الفَهمِ. فالعقلانيةُ السَّائدة، والَّتي تَستَبدُ بما العَقلنَة مِن كلِّ حدبٍ وصَوبٍ. أو بمعتَى آخر، فثقافةُ التَّشويهِ الَّتِي تَطالهُا هيَ شرطٌ لُزوميُّ، أصبحَ مَدعاةً لِلبحثِ عن منطقٍ عقلانيٌّ ليِّنٍ آخر، لأنَّنا لا يُمكنُ أنْ نعرف - حتَّى الإمكانُ تَنقلبُ صُورتُهُ لغةً في الاستحالة - متى تَنزعُ أو تَتحوَّلُ إلى عقلنَة، « فالعقلنةُ هيَ الدَّاءُ الخاصّ الذَّاتي يُهدِّدُ العقلانية إذا لم تَتوالد مُجدَّدًا باستمرار عبرَ الفحص الذَّاتي والنَّقدِ الذَّاتي » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٤٨٥).

فحسبَ مُوران المطلوبُ إِنْ صحَّ تعبيرًا ﴿ هُوَ أَنْ نُطبِّقَ مَنهجيةَ تربيةِ المفهوم ﴾ (نعيم، ٢٠١٠) صفحة ٩٦) كما في فلسفة دولوز. عقلانية تعترفُ بحدودِ المنطق الاستنباطي الهُويَّاتِي، ولكن تَتويهِ. يقولُ مُوران: ﴿ إِنَّ العقلانية هي اللَّعبُ، هي الحوارُ الدَّائمُ بينَ فكرنَا الَّذي يَخلقُ بِنيَاتٍ مَنطقية، ويُطبِّقُها على العالم، ويتحاورُ مع العال الخارجي، وعندما لا يكونُ هذا العالمُ مُتطابقًا مع نَسقنَا المنطق، يجبُ الإقرارُ بأَنَّ نسقًا المنطقي غيرُ كاملٍ، وبأنَّهُ لا يعالجُ سوى جزءٍ من الواقع، إنَّ العقلانيةَ بمعنَى ما لا تزعُمُ إطلاقًا بأغًا تَصفُ بشكلٍ تامٍ كلية الواقع داخلَ نسقٍ مَنطقي، إغًا تَطمعُ إلى الحوارِ مع ما يُعاندُها ﴾ (موران، ٢٠٠٤، صفحة ٧١).

فقُطبَا الحركة والتَّناوُبْ ما بينَ صُورةِ الفكرِ وصُورةِ الواقع هُو موضوعُ هذهِ المعرفة. عقلانية بِقدرِ ما تحترمُ فإغًا تخترقُ بُنَى وحدودِ مَنطقنَا العقلي. فهيَ إذًا، ليسَت « الجِّاهًا إلى التَّنازُل عنِ العقلِ، وإغَّا هيَ سعيٌ إلى الخروجِ بهِ عن آفاقهِ المُألوفة، واستكشافِ أبعادٍ حديدةٍ لهُ وإدماجِ قوى أخرى حتَّى تلكَ الَّتي تبدو مُضادةً لهُ في داخلهِ...، إنَ العقلَ هنا هُوَ الذي يتمرَّدُ على نفسهِ، وهذا التَّمرُّدُ على الذَّات هُوَ أعلى درجاتِ تحقيقِ العقلِ لذاتهِ » (زكريا، ٢٠٠٤، صفحة منا هُوَ اللهُ اللهُ عنه اللهُ ال

يَستدعي مُوران شَخصهُ المفهومي، الفيلسوفُ الألماني هيجل. مِن حيثُ هُوَ استنطق - أيْ هيجل الفكر، لأنَّ الفكرة معهُ تبحثُ عن ذاتها. لكنَّها، تتجلى لذاتها كآخر (النَّفيُ)، هذا الآخرُ مرآةٌ تنعكسُ عليها صُورةُ الذَّات، إلا أنَّ هذا الآخر القابعُ في أناتِ الفكرة، لا يَفتأُ أن أن يتجاوز ويَقفزَ على غيريتهِ هذهِ في تركيبٍ أجل (نفيُ النَّفي). لأنَّ أيَّة فكرةٍ، يتحدَثُ هيجل فيقولُ: « بالغًا ما بلغتْ بساطتُها هي بالضَّرورةِ مُركَّبٌ صغيرٌ جدًّا، وهي فكرةٌ ذاتُ أضلاعٍ ثلاثة هي الوضعُ، والمقابلُ، والمركَّبُ، أو مَهمَا حاولنَا أنْ نهبطَ إلى أبسطِ الأفكارِ جميعًا فسوفَ نجدُ أنَّ هذا الإيقاعَ الجدلي الثُّلاثيَّ هُوَ الأساسُ الَّذي نَلتقي بهِ باستمرار، فهُوَ القانونُ الضَّروريُ لِلفكرِ، أو هُوَ النَّسيجُ الضَّروريُ الَّذي يتألفُ منهُ الفكرُ » (هيجل، ٢٠٠٧، صفحة ٤٥). معنى ذلكَ، أنَّ « هذا النَموذَج الجديد عبارةٌ عن تطوُّرٍ مُعيَّنٍ من المقولاتِ الرَّئيسيَّة الَّتي تَحَكُمُ الممارسَة الفلسفية، ولذلكَ أدركنَا وفي الوقتِ الرَّاهنِ، وفي هذا الأساسِ الفلسفيِّ الجديدِ مَنهجَ الديالكتيك » (Russ, 2008, p. 60).

## ٣. في تَعِين صياغةٍ جديدة للكوجيتو الدِّيكارتي

# ١.٣ في طابع الاحتساب الَّذي للكوجيتو:

عندما نَستأْثُرُ الحديثَ عنِ الدِّيكارتية، بالوُقوفِ عند حدودِ القولِ الفلسفيِّ الشَّهير: « أنا أشكُّ، أنا أفكُّر، إذن أنا موجُود »، لا بالنَّظرِ إليهِ في كُلِيَتِهِ وتَكامُليَتِهِ، وإغَّا بتقطيعِ أوصالِ مُركباتِهِ وأجزائهِ، ليَتَمفصَلَ لنا البُعدُ الكلِّيُّ ضِمنَ تلكَ المركبات، الشَّكُ، التَّفكيرُ، ثمَّ الوُجود. ليكونَ الطُّموحُ، إثمَّا هُوَ اعتلاةٌ لِمنازلِ السُّمُوِّ بالميتافيزيقا الغربية في أقصى درجاتِ ذاتِيَتِها. فالوعيُ بالوُجودِ، هُوَ بالأساسِ وعيِّ بوُجودِ الذَّات، هذهِ الذَّاتُ الَّتِي يَرتِحِنُ وُجودُها بغيرها.

أَنْ تَكُونَ كَائِنًا مُفكِّرًا يعني أَن يَزحفَ تفكيركَ على بِساطٍ آخر، إنَّهُ بِساطُ فعلِ الممارسة، مُمارسةٌ لفعلِ الشَّكِّ فأَنْ تشكَّ يعني أَنَّكَ تُفكِّرُ. وحينما تُفكِّرُ، فأنت تُؤسِّسُ لِثُبُوتِيَةٍ ما. إِنِيَتُكَ، باَيِّ حالٍ من الأحوال. لِتكونَ بالفعلِ ذاتًا موجودةً. أنا أفكِّرُ، إذن أنا موجُود، كما يقولُ ديكارت، « لا تستطيعُ أن تُزعزعها أكثرُ افتراضاتِ الرَّبْيِينَ شططًا، حَكَمتُ بأنَّني أستطيعُ قَبُولهَا دونَ تَحفظٍ، بوصفها أوَّلَ مبدإٍ للفلسفةِ الَّتي كُنتُ أبحثُ عنها » (ديكارت، ٢٠٠٩، صفحة مَكَمتُ بأنَّني أستطيعُ قَبُولها دونَ تَحفظٍ، بوصفها أوَّلَ مبدإٍ للفلسفةِ الَّتي كُنتُ أبحثُ عنها » (ديكارت، ٢٠٠٩، صفحة مَكَمتُ بأنَّني أستطيعُ قَبُولها دونَ تَحفظٍ، بوصفها أوَّلَ مبدإٍ للفلسفةِ الَّتي كُنتُ أبحثُ عنها » (ديكارت، ٢٠٠٩).

فهذا إيمانويل كانط E. Kant يُقوِّضُ الأنا أفكر، لأنَّ الأنا أفكرُ إحالةٌ يُرجَّعُ فيها فعلُ التَّفكير إلى وُجودٍ مُفرَغٍ من مَوضوعيَتهِ. ولأنَّ التَّفكير، حينما نُعمِلُ الآلة المنطقية (العقل) يقترنُ بموضوعٍ ما. إنَّ الموضوع يَنفلتُ منَّا من فرطِ اللاتفكيرِ فيهِ. فديكارت، كما يقولُ دولوز: «حينما ادَّعى تَعيِنَ أنا أفكرُ، تناولَ مباشرةً الوُجودَ اللامُتعيِّن، أنا موجود من غيرِ تحديدِ الشكل الَّذي يتعيَّنُ تحتهُ اللامُتعيِّن، إنَّ ذاتَ الكوجيتو الدِّيكاريِ لا تفكِّر، ولا تمتلكُ فقط إمكانية التَّفكير، وتقفُ حمقاءً داخلَ هذهِ الإمكانية، يَنقُصُها شكلٌ قابلٌ للتَّعيين » (دولوز، ٢٠٠٩، صفحة ٥٠٦ ، ٥٠٧).

وعليهِ، يَنسحبُ القولُ أعلاهُ على تأويلاتٍ أخرى جديدةٍ للكوجيتُو:

مع مين دي بيران: أنا أبذلُ جهدًا وأريدُ، فأنا إذن موجود (جعفر، ١٩٩٨، صفحة ٤٤).

مع الفينومينُولوجيِين: الكُوجيتُو يُثبتُ وُجودَ ما تُفكِّرُ فيهِ النَّفسُ (ظواهرُ النَفس)، وهذا لا يُثبثُ وُجدَ النَّفس مِن جهةِ ما هي جوهرٌ مُفارق (جعفر، ١٩٩٨، صفحة ٤٤).

مع الفلسفة الوُجودية: التَّجربةُ الأولى هي الشُّعورُ بنُقصِ الوُجود، لا الشعرُ بالوُجود (جعفر، ١٩٩٨، صفحة ٤٥).

مع مارتن هيدغر: الكُوجيتُو هُوَ تجربةُ العدمِ والقلق، والوُجودِ من أجل الموت (جعفر، ١٩٩٨، صفحة ٤٥).

أمًّا عن حداثةِ التَّأويلِ في أُفْقهِ الموراني، فإنَّ مُقتضى الصِّيغة الجديدة: أنا أحتسبُ، إذن أنا موجُود، إذن أنا أحتسبُ، تأتي حلافًا لِسابقًاتهَا، لأنَّ مُتعَلَّق الصِّياغةِ فيها القفرُ على حُدودِ الطَّبيعةِ الوُجودية للكائنِ البشري. فهذا الأحيرُ، على وجهِ التَّحقيقِ ليسَ وُجودًا مُحضًا حالصًا لذاتهِ، مِن شأنِ الفكرِ فيهِ أنْ يَنشغلَ بفهم الكينونة، وإغًّا الوُجودُ الأصيلُ للكائنِ على طريقةِ الفيلسوف الألماني هيدغر يَستغرقُ منّا تَفهُمًا لطبيعة العلاقة الَّتي يَعقدهَا مُوران بين الإنسان الكائن، والآلة الصِّناعية، ثمَّ إنَّ « منطقَ الآلة الصِّناعية يَعملُ بِمقتضَى التَّدخل الإنساني أي أنَّ حياتَهُ الداخلية تتَوقف على ذَاتِهَا، أي أثمًّا تُنتجُ ذَاتَهَا بِذَاتِهَا، فَهذَا ما يُسمى بالتنظيم الذَاتي على غَيرِهِ، أما الآلة الحية كالبكتيريا حيَاتُهَا تتوقفُ على ذَاتِهَا، أي أثمًّا تُنتجُ ذَاتَهَا بِذَاتِهَا مَتَخِذُ من الاستقلالِ بِذَاتِهَا النَّانيَة فإنَّهَا تَتَخِذُ من الاستقلالِ بِذَاتِهَا مُلزمًا لها » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٥١).

بمعنى أنَّ الانقلاب في حقيقةِ Le cogito تَتأتَّى منَ الانشطار والشَرخ الحاصل في هُوية هذا الأخير – الكوجيتُو و فمقولة الاستبعاد لا بُدَّ وأن تكونَ حاضرة وبقوَّة، استبعادٌ لحدِّ الأنا أفكِّر، باعتبارهِ مُقدِّمةً شرطيةً تَنفتحُ على، وتَستوعبُ الوُجود. بدلَ الأنا أفكِّر، أنا أحتسبُ. فالاحتسابُ الحيُّ، يأتي في سياقِ إعادةِ مَوضعةِ أو إحلالِ سؤالٍ في المعرفةِ تُوسَمُ بالذَّكيَّة، إِذْ أنَّ الذَّكاء في اعتقاد مُوران ليسَ وَققًا على الآلة الصِّناعية وحسب (الحواسيب). تَعتمدُ الآلة على عملياتٍ وأنشطةٍ حسابية. وعليه، فانتقال الذَّكاء من الآلة إلى الإنسان معناهُ أنَّ الأصلَ في السُّؤال عنِ الإنسان يتحدَّدُ في كونهِ وَنشطةٍ للكائن الآلة. فهُوَ على هذا النَّحو الكائنُ الحاسبُ.

إِنَّ الإبانةَ عن حوهرِ الإنسان، يُمكنُ أن يُؤدِّي باعتقادنا إلى الاستعاضةِ عن مفاهيمَ حاكمَ بِما تاريخُ الفلسفة الإنسان بأبعادهِ: الأخلاقية والدِّينية والكماليّة، باعتبار أنَ مقولة الإدانة المفهومية، وإزاحةُ ما تقدَّمَ يَنطبقُ لِصالحِ المفهومِ الإنسان بأبعادهِ: الأخلاقية والدِّينية والكماليّة، باعتبار أنَ مقولة الإدانة المفهومية، وإزاحةُ ما تقدَّمَ يَنطبقُ لِصالحِ المفهومِ المؤراني، مِن حيثُ سُبِقَت الإشارةُ إليه، ولعلَّ هذا يُعتبَرُ مُسوِّعًا حذَى بهِ أيْ بمُوران إلى استنطاقِ، بل استشكال مفهوم الذَّات. فماذا تعني الذَّاتُ في حُدود النَّسق الموراني؟.

# ٢.٣ الذَّات، مفهومُها، خصائصُها:

قبلَ الشُّروعِ في مُساءلةِ مفهومِ الذَّات عند إدغار مُوران تحليلاً وتفكيكًا، نأتي إلى بَيَانِ المحتوى الدَّلالي للذَّات أَوَّلاً، مَلمحُها الجوهري، طبيعتها، أصُولها.

يَتحدَّثُ مُوران عن خصائصَ ثلاث تُؤسِّسُ لُوْجودِ الذَّات، بمعنى تَكويناتُ تَمركزِ الأنا ذاتيًا كما شاءَ لهُ أنْ يُسمِّيها. وهي خصائصُ تابعةٌ في أصلها إلى ما استجدَّ آنفًا في منظومةِ الكوجيتُو الدِّيكارتي.

الخاصيةُ الأولى: تَتعالقُ على وجهِ التَّأكيدِ مع الأنا أحتسبُ. وبذلكَ، فإنَّ الدَّاتَ تَتوقعُ في هذا العالم لأجلِ احتسابهِ واحتسابِ ذاتها. وأمَّا الثَّانية: فإنَّا نشهدُ فيها عودةً إلى التَّقليدِ الأخلاقي الغربي القديم. مِن حيثُ هُوَ أيْ التَّقليدُ الأخلاقي -، دَرجَ أو كرَّسَ لمبدأيْنِ اثنَيْنِ أساسِيَيْنِ. إذْ أنَّ التَّفاضُلَ بينَهُما ضرورةٌ لا حيَادَ عنها، أيْ الفصلُ بينَ مُعاد الذَّاتُ والغير، إمَّا الاعترافُ وإمَّا النَّهيُ.

إنَّ مِن شروطِ الاعترافِ بؤجودِ الذَّات إلغاءُ الطَّرفِ الآخر، والتَّنكُرِ لحضوريةِ وُجودهِ. مِن هنا فإنَّ الإلغاءَ بِما هُوَ نِسيَانُ لِلموجودِ الآخر، يلتقي في خِضَمِّ هذا المعتركِ الوُجودي بفكرةِ التَّعالي، أيْ مركزيةُ الذَّات وتَعاليهَا، وبذلكَ تَنكشفُ لنا الخاصيةُ الثَّالثة في حُدودِ القولِ بالتَّعالي، بِمَا هُوَ نُفورٌ مِنَ المثيل والشَّبِيهِ.

مِنْ هنا يَتجلى لنا المعنى بِمَبدأيْهِ: الرَّفعُ والتَّضمُّنُ.

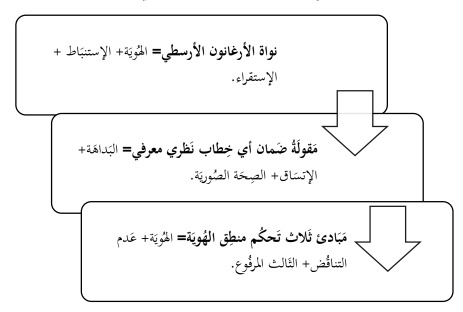
مبدأُ الرَّفعِ: يَمنعُ كُلَّ ما دُونهُ بِما في ذلكَ تَوامُهُ، مِن احتلالِ موقعِ الأنا المتمركزة( الأنا ذاتٌ كائنة) (موران، ٢٠١٣، صفحة ٥٣).

أمَّا مبدأُ التَّضمُّن: يُمَكِّنُ مِن إدماجِ تَمَرُّنِ الأنا في تمرُّنِ الأصلِ( الذُّريَّة/ الأقرباء)، وكذا في التَّمركز الاجتماعي، والنَّتيجةُ العيشُ مِن أجلِ الآخر (موران، ٢٠١٣، صفحة ٥٣).

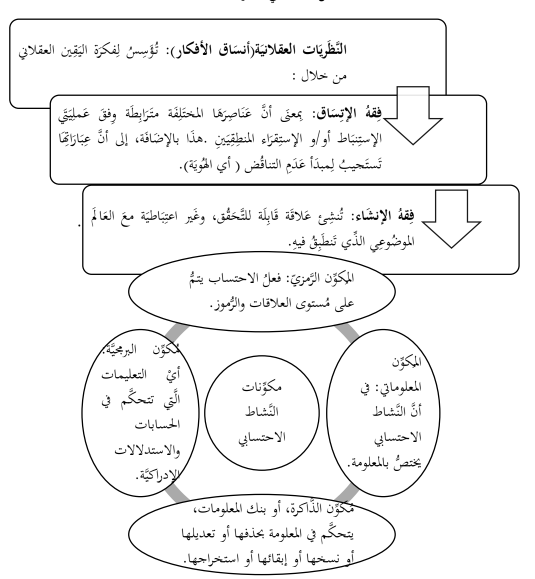
لأجلِ ذلكَ، جاءت تلاوة مفهوم الذّات كمبدأ في الرّغبة، بِمَا هُوَ إحالةٌ على الذّات. لأنّ الإحالة على الذّات هي نزعةُ احتواءِ الأنا في مركز، إلا أنّ هذا الارتماءَ الّذي للرّغبة في نواةِ المركز يَجعلُ مِن مبدأ الواقع يَرسُو على السّطح لِيَنبَوّأً مكانَهُ ضِمنَ الرّغبة، لِتكونَ الإحالةُ بذلكَ إحالةً على الذّات، وما هُوَ خارجَ الذّات معًا. بحيثُ، « يُوجدُ في الإحالةِ الذّاتيةِ الخارجية وحدةٌ وتكاملٌ وتضادّ في الآنِ ذاتهِ، بينَ مبدأ الرّغبة ( نزعة تمركز الأنا)، ومبدأ الواقع (الموضوعية)، يُغطّي التّكامُلُ على التّضادّ، إذْ تتطلّبُ نزعةُ تمركز الأنا مِن أجلِ مَصلحتها الخاصّة، الصّحة الموضوعية للعمليات الاحتسابية » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٥٥). ويُضيفُ مُوران أيضًا بخصوص مبدأ الرّغبة قائلاً:

« يَتَحتَّمُ على مبدأ الرَّغبة إِنْ أراد فعلاً أَنْ يُحقِّق رغبَتَهُ أَنْ يحترمَ مبدأ الواقع، إِنَّ عجز مبدأ الرَّغبة عنِ الاعتراف ببدأ الواقع في حدِّ ذاتهِ عجزٌ عنِ العيش، وبذلكَ تُمكِّنُ الإحالةُ الذَّاتيةُ الخارجية مِن تَصوُّرِ المعالجة الموضوعية لِلمعطيات والمواضيع والأشياء بِمَا في ذلكَ المعالجة الموضوعية لذاتهِ انطلاقًا مِن المصلحة الذَّاتية ووفقًا لها » (موران، ٢٠١٣، صفحة والأشياء بِمَا في ذلكَ المعالجة الموضوعية لذاتهِ انطلاقًا مِن المصلحة الذَّاتية ووفقًا لها » (موران، ٢٠١٣، صفحة ٥٥).

### الشَّكل ١: في تمثيل كيفيَّة اشتغال المنطق الأرسطي



#### الشَّكل ٢: ما هي النَّظريات العقلانيَّة ؟



### خاتمة: من خلالِ ما تمَّ عرضُهُ سابقًا، يمكنُ أنْ نصل إلى النَّتائج اللآتية:

في سؤالِ المرجعية: إنَّ البحثَ في أصلِ العقلانية، نَرتدُّ فيهِ إلى إعادةِ إحياءِ الخطاب العقلاني المنطقي الأرسطي. بمعنى، أنَّ الأرسطية تَمثُلُ أمامنا بوصفها مرجعًا تأسيسيًا لِلمنظوماتِ المعرفية السَّائدة. ولهذا، جاءت المهمَّةُ الاستعجالية لِلفكر التَّركيبي مع مُوران، كمحاولةٍ جادَّةٍ لدحضِ مدلولِ القولِ باليقين كما رسَّخهُ المتنُ الأرسطي، لأجلِ إعلانِ مَسحةٍ من اللايقين العقلاني بِمَا هي دلالةٌ على لغة انشطار النَّسق. أيْ ما أطلقَ عليهِ مُوران أنساقُ الأفكار الَّتي تشمُلُ النَّظريات العلمية، والمذاهب الفكرية.

في سؤال الوظيفة: إنَّ العقلانية بالمفهوم الَّذي ساقَهُ لنا صاحبُ ابستيمولوجيا التَّركيب، تَكمُنُ وظيفتها في ترجيح كفَّة التَّاريخ المعرفي لِصالح عقلانية تَنغلقُ داخلَ مَنطقها الخاص.

في سؤال التّبرير: إنَّ العقلانية الحقَّة هي عقلانية غيرُ مُكتملة، وتأبَى الاكتمال، تحتاجُ وتتطلَّبُ نسقًا ومنطقًا غيرَ مُكتملٍ ومفتوح. بمعنى، أغَّا عقلانية تعملُ على تبريرِ ذاتها باستمرار، وهنا نَكشفُ عن حُضورٍ لِلصَّيرورة، بِمَا هيَ دلالةٌ على أنَّ النَّسق يَأْبَى أنْ يَنكسرَ داخلَ نَسقهِ الخاص.

في سؤال العودة: تشهدُ الفلسفةُ المعاصرة تَحويرًا لِوجهةِ السُّؤالِ الفلسفي، إِذْ لَم يَعُدُ القصدُ من السُّؤال احتضانُ ما هُوَ معرفي، أيْ أنَّ الوِجهة هي وِجهةٌ معرفية خالصة، مقصودة لذاتها. فالمطلوبُ إذنْ، هُو تَرهينُ سؤال العودة تاريخيًا ومعرفيًا. فالحيرةُ المعاصرة، بعبارةٍ واحدة هي: إلى مَن نعودُ؟، وهنا كشف موران عن تعدُّد المنطلقات والمرجعيَّات وأرسطو وديكارت نموذَجانِ اثنانِ لهذهِ المنطلقات، ويعودُ السَّببُ في ذلك إلى أنَّ كلّ محاولة لبناء أيُّ معرفة جديدة في مختلف فُرُوع المعرفة الإنسانيَّة هي معرفة تمتدُ بين رُؤى القُدماء الَّذين وتَّقُوا تصوُّرات مختلفة عنها والمعاصرين الَّذين حاولُوا إعادة تشكيل المعرفة وِفقًا لتلك التَّصوُّرات دون استبعاد قُدرتها على التَّطوُّر والتَّجدُّد.

ولهذا جاءت حالةُ استشكالِ الوَضعِ المعرفي الرَهن أو القائم، ومُحاولةِ فَهمهِ كاشفًا فيه مُوران عن باطُولوجيا أو مرض المعرفة المعاصرة بالعودة إلى الفلسفة الدِّيكارتية، مِن حيثُ هي أسَّست - أيْ الفلسفة الدِّيكارتية - لأزمة العقلانية المعاصرة، وهي العقلانيةُ ذاتُ البِنيَةِ الاختزالية/ الفصلية. أيْ أنَّ:

جوهرانية الخطاب الحداثي الَّذي قدَّمَ نفسهُ للبشرية على أَنَّهُ خطابٌ عقلاني كوني إنساني، هي الفصلُ بينَ المتَّصل، هذا ما يؤكِّدُ عجز، بل شَلَل الرُّؤية العقلانية على تَمُثُّلِ الكُلِّ في شَكله المرَّكب، والمعقَّد، والمتنوِّع، والمتعدِّد. ولهذا جاءت دعوتُهُ إلى تَبنِي عقل أكثرُ انفتاحًا يَستوعبُ المعارف في تَعدُّدها وتنوُّعها، عقل معرفي يَستوعبُ ما هُوَ نسيجٌ كلِّي دُونَ التَّضحية بالقِطع والأجزاء.

#### ٥. قائمة المراجع:

Russ, J. (2008). Les méthodes en philosophie. Paris: Armand colin.

أبو حامد الغزالي. (١٩٢٧). فصلٌ في بيانِ اليقين. مصر: المطبعة العربيّة.

إدغار موران. (٢٠٠٧). العقل والعقلانيَّة. المغرب: دار توبقال.

إدغار موران. (٢٠٠٤). الفكر والمستقبل " مدخل إلى الفكر المركّب ". المغرب: دار توبقال.

إدغار موران. (٢٠١٣). المنهج " الأفكار ". المغرب: غفريقيا الشَّرق.

إدغار موران. (٢٠١٣). المنهج " معرفة المعرفة ". المغرب: إفريقيا الشَّرق.

جمال نعيم. (٢٠١٠). جيل دولوز وتجديد الفلسفة. المغرب: المركز الثَّقافي العربيّ.

جوازايا رويس. (٢٠٠٢). مبادئ المنطق. القاهرة: المجلس الأعلى للنَّقافة.

جيل دولوز. (٢٠٠٩). الاختلاف والتّكرار. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيّة.

جيل دولوز. (١٩٩٩). حوارات في الفلسفة والأدب والتَّحليل النَّفسي والسِّياسة. المغرب: إفريقيا الشَّرق.

رونيه ديكارت. (٢٠٠٩). حديث الطَّريقة. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيَّة.

سيِّد محمَّد نقيب العطَّاس. (٢٠٠٠). مداخلات فلسفيَّة في الإسلام والعَلمانيَّة. ماليزيا: المعهد العالمي للفكر والحضارة الإسلاميَّة.

صفاء عبد السَّلام جعفر. (١٩٩٨). قراءة للمصطلح الفلسفيّ. الإسكندريَّة: دار النَّقافة العلميَّة.

طوني بينيت. (٢٠١٠). مفاتيح إصطلاحيَّة جديدة " معجم مصطلحات الثَّقافة والمجتمع ". بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيَّة.

عبد العزيز بوالشعير. (٢٠١٤). النّظام المعرفي في الفِكريْن الإسلامي والغربي. بيروت: منتدى المعارف.

على سامي النشار. (٢٠٠٠). المنطق الصُّوري منذ أرسطو حتَّى عصورنا الحاضرة. القاهرة: دار المعرفة الجامعيَّة.

فريدريك هيجل. (٢٠٠٧). تطور الجدل بعد هيجل " جدل الفكر ". بيروت: دار التَّنوير.

فؤاد زكريا. (٢٠٠٤). آراء نقدية في مشكلات الفكر والثَّقافة. الإسكندريَّة: دار الوفاء.

ماجد فخري. (١٩٥٨). أرسطوطاليس " المُعلِّم الأوَّل ". بيروت: المطبعة الكاثوليكيَّة.

ماهر عبد القادر محمَّد. (د.س.ن). محاضرات في المنطق. الإسكندريَّة: دار المعرفة الجامعيَّة.

محمَّد الشّيخ. (٢٠٠٨). نقد الحداثة في فكر نيتشه. بيروت: الشَّبكة العربيَّة للأبحاث والنَّشر.