# المؤثرات الصوفي له في الشّعر العربّي الحديث: غرابة الحال أم اغتراب الظاهرة النقدي ّة؟

د.حياة الخياري، المعهد العالى للّغات بقابس، تونس

### الملخص:

نرمي من خلال هذه الورقة إلى طرح جملة من الإشكاليات على صلة بالخطاب النقدي العربي المعاصر بين التنظير والممارسة معتمدين الشعر العربي الحديث محكا ومسبارا، راصدين مظاهر الفجوة القائمة بين القصيدة الرمزية الحديثة وشروط تلقيها، وأبرز تلك الإشكاليات: إلى أي حدّ يبدو الخطاب النقدي العربي الحديث قادرا على مواكبة ما حققته آليات الإبداع من تطّور وهي تعبق من سياقاتها الورزية وتنوع من عناصرها المشفرة؟ إذا كان "الغموض" سمة بارزة في النصّ الورزي الحديث، فعلى من تُلقى مسؤولي قد تيسير سبل "الفهم" وتجديد آليات النقد والتأويل؟ على الشّاعر أم على القارئ؟ هل نحتاج إلى القطع مع الأنساق النقدية المنطة معياريا وتأسيس أنساق حديدة تراعي أريحية الومز الشعري في مستويات معياريا وتأسيس أنساق حديدة تراعي أريحية الرمز الشعري في مستويات (métalangage)؟

إلى أيّ حدّ يشكو الشّعر الرمزيّ الحديث أزمة في التلقي؟ وما هي السبل الكفيلة برأب الفجوة بين النصّ للزيّ والخطاب النقدي؟

إنّ من مقاصد هذا المقال محاولة إيجاد مشاريع إجابات عن تلك التساؤلات انطلاقا من رصد نماذج من الخطابات النقدية الكائنة والممكنة متّ خذين التناص مع الرمز القرآني تنموذجا إجرائي مدى انفتاحه على تعلّدية القراءة والتأويل تنظيرا وممارسة.

#### Abstract:

This article attempts to explore a group of problems concerning contemporary critical Arabic discourse by juxtaposing theory against practice

in the context of modern Arabic poetry as a means of measurement and observation. Indeed, this article wishes to observe the current gap between modern symbolic poetry and they style of its reception. The most prominent these problems include the following:

To what extent does modern critical Arabic discourse seem to cope with what the creative mechanisms have achieved in terms of development while deepening its symbolic contexts and varying its coded elements? If "mystery" were a prominent characteristic in modern symbolic text, who would bear the responsibility of facilitating the ways of "understanding" and renewing the mechanisms of criticism and hermeneutics? Is it the poet or the reader? Do we need to cut ways with the standardized critical patterns and start new ones that would comply with the comfort of poetic symbolism on a-grammatical and meta-lingual levels?

To what extent does modern symbolic poetry suffer from a crisis in terms of reception? What are the ways to bridge the gap between symbolic text and critical discourse?

This article attempts, among other things, to find out project answers about such inquiries by observing certain patterns of current and possible critical discourses, considering intertextuality with Quranic symbolism as a procedural pattern. Thus, it would be possible to examine how such intertexuality is open to a diversity of readings and hermeneutics in terms of theory and practice.

### مقلّمة:

إذ نختار السياق المرزي زاوية لالتقاط ما مي ز الشّعر العربي الحديث إبداعا ونقدا، فإننا ندخل الأدب من بوابة اللّغة وندخل الرمز من بوابة التصّوف فلك أن أي ق ممارسة نقدي ق للنصّ الرمزي ذي الاستمدادات القرآني ق تتم بمنأى عن المنظومة الفّيوة، من شأنها أن تتصف بالسطحي ق وتترسب في حي ز الة وصيفوشة أن بين التوصيف والتوظيف.

في هذا المعنى يقول أدونيس نستطيع أن نرى كثيرا من القيم الحضاري ّة العربي ّة مستمّرة في الحركة الشعري ّة العربي ّة الجديدة لكن هذه القيم لا تنبع من النسوص الشعري ّة، بالمعنى التقليدي القديم، بقدر ما تنبع من نصوص التصّف. فالتصّف حدس شعري ومعظم نصوصه نصوص

شعري ّة صافية. ولهذا فإنّ القيم التي يضيفها الشّعر العربّي الجديد أو يحاول أن يضيفها، إنّما يستمدّها من التّراث الصّوفي العربي. "(1)

إنّ الخطاب الذي يتولّى كشف خيا التجربة الصوفي " ق ويرصد غربة أصحابها لن يكون خطابا موضوعي " المعنى على الأمرز في الاصطلاح الصوفي، يقول ابن عربي: "الموز معنى باطن مخزون تحت كلام ظاهر لا يظفر به إلا أهله. " (2)

إذا ما سلّمنا بأنّ الحرف معطى ثقافي والرمز مخلوق إنشائي تأكّدت لدينا ضرورة امتلاك السياق الثقافي الذي نشأ فيه الحرف العربي كشرط أساسي لفك شفرة الرمز، غير أنّ الرمز الصوفي ليس متاحا لعموم القراء ولا هو في متناول المناهج النّ قدية المنمَّطة معياريّا، فمن لا يملك السّياق القرآني —مثلا- لا يمكنه أن يلّم بالنسق الشعريّ الذي احتضن عملية الترميز بالحروف المقطعة في فواتح السور لأنّ السّياق أسبق من القصيدة. هذا جوهر المعادلة الدلالية المستعصية بين شروط القول ومقتضيات الفهم والتأويل. وقد طرحها أسلافنا منذ زمن، واختزلوها في ذاك التلازم القائم بين سؤالين ينطقان بلسان حال كل من الباتّ والمتلقي، فحواهم الله أنه ول ما ي مُفهم؟ ولماذا لا تَفْهم ما ي مُقال؟

هذان السؤالان حاضران ضمنا في كل خطاب نقدي يتناول النصّ الرمزي الحديث. ومن خلالهما يمكن ملامسة غربة الحال الصّوفي ة باعتبارها تجربة ذاتي ة وتجريبا فني ال

### القصيدة للمزيّة: غربة الحال بين "أزمة" التلقّي و"معضلة" المعنى:

كثيرا ما يحمل المبدع هم المتلقي ويكتب تحت ضغط ردود فعلهل تُراه يفهم ما ي ُكت َب؟ في هذا السياق كتب أدونيس:

آيتي أنّنِي مِنْهم. بشر مِشلهْم
 و لكنّنِي
 أستضيء مما يتخطّى الضياء

آيتي أنهم

ي َ قُوون الح ُ روف ، وأُقْرأ ما في الخ َ فاء ° . " (3)

يشير أدونيس إلى نظبوي " ق" التا لقي الشّعري في موضع مخصوص تتحلّى فيه الجافاة بين بوادي الحروف وحوافيها. وهو ذاته الهاجس الذي دفع أديب كمال الدّين إلى فْتح حوار غير مباشر مع المتلقي القريب البعيد في قصيدة " أصْدقائي الأوغاد والمْفيُّون والسُّذج":

"قالُولم: ( نَ فُهم ما قُ ال !

كان يَكْتُب حُروفاً ونقاطاً صُوف يّة

وِي َصِفُ الدُّني اَ كَسُويرْ مِرَاةً ۚ مِن عَسَلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّالِمُلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

قالُوا : لَمْ نَفْهم !

هُل كان إِلْهَيَّا أُمْ كَان خُوافِيًّا ؟

إِنْسيًّا أُم جنيًّاً ؟!"(4)

من الواضح أنّالشّاعر يحمل هاجس مدى قدرة القصيدة الحروفي "على التّواصل مع قارئ غي "بته ثقافة العصر عن الحرف ورموزه الصوفي "ة. وهذه حقيقة لمسناها من خلال تواصلنا المباشر مع الشّعراء، وإن صّح بعضهم بعكسها وأكد: "أنا أكتب لنفسي أولا وأخيرا." (5) قد يغتر "بعض النه قاد بمقولة الشّاعر فيذهبون إلى القول بأن "لا شيء يشغل بال القصيدة عند أديب! لا شيء يشغل باله يقينا! نعم المتلقي (وهو ضالة المنتج بوصف المتلقي هو المستهلك الوحيد) المتلقي قارئا سامعا لا يشغل بال القصيدة عند أديب! تجنيس القصيدة لا يشغل بال القصيدة! ما يشغل بال القصيدة هو الحرفنقطة القد ملأت الحروفي "ة حياة الشاعر والشّعر وباتت شعري "ته! فما حاجته إلى السّطوع وهو محترق؟ إلى الشّيوع وهو محتنق؟" أليه الدكتور تمعيص النسّظر في حروفي "ات أديب يشي بأمر آخر مغاير. فعلى خلاف ما ذهب إليه الدكتور

عبد الإله الصائغ نعتقد أنّ الشاعر يحمل هم ردود فعل المتلّقي، ولا أدلّ على ذلك من قوله في قصيدة مل كا الحروف":

"النقطةُ نظّارةٌ والح شُفُ ناق لُد فما أُسعَلين أنا الذي أق يس كُل شَيء بالمُسطَق ." (7)

على مرآة نظّارة النّاقد تنعكس هواجس الشّاعر وكتابته التي كثيرا ما تكون "كتابة تحت الضّغطيّ أنّ الكتابة الشعريّ ة لم تكون معزولة عن مواكبة الحركة النّقديّ ة، فمعظم الشعراء كانون يكتبون بعين على القصيدة وأخرى على ما يمكن أن يقوله الناقد في تأويله لتلك القصيدة، حتى اغّم يسّربون توجّمهم من "المظالم" التيقد تلحقها المناهج النقديّ ة بنصوصهم. لعّل أحد مظاهرها لتعسف على القصيدة الرمزيّ ة، ممّا ينذر باغتيال النصّ والقائم أصلا على أريحيّ ة الرموز والجازات، وإيّاه قصد محمود درويش في قصيدة "اغتيال":

"يغتالني النشّاد أحياناً:
يريدون القصيدة ذاتمًا
والاستعارة ذاتما...
فإذا مُشيتُ على طريق جانبي شارداً
قالوا: لقد خان الطريق
وإن عثرتُ على بلاغة ء سُب َة
قالوا: تخلّى عن عناد السنديان
وإن رأيت الورد أصفَر في الربيع
تساءلوا: أين الدّم ُ الوطنيُّ في أوراقهُ؟

وإذا كتبتُ: هي الفراشة أُ أُحَتى الصّغري على باب الحديقة حركوا المعنى بملعقة الحساء وإن هَمَستُ: الأُمُّ أمُّ، حين تثكل طفلها تذوي وتيبس كالعصا قالوا: تزغرد في جنازته وترقُصُ فالجنازة ع أسه أسه وإذا نظرتُ إلى السماء لكي أرى ما لا دُي قالوا: تعالى الشعرعن أغراضه... يغتالني الُنقاُد أَحياناً وأنجو من قراءتهم، وأشكرهم على سوء التهفاهم ثم أَبحثُ عن قصيدتي والجديدة ! " (8)

تبدو "القصيدة الجديدة"، في مختلف تشكّلاتها، نقدا لكّل ما هو معياري إقصائي. والومز الشّعري من أبرز المتضّرين من ظاهرة الإقصاء كتابة وقراءة ونقدا. لذلك تعيش معظم المقاربات الرمزي ة اغترابا عن الظّواهر النسّقدي قلل الشّائعة، مثلما يعيش بعض شعر الجداثة اغترابا عن الظّواهر النسّقدي من هذا المنظور ينفتح حوار ضمّني بين "القصيدة الجديدة" و"القصدة الصّبي مّداره جهل المتلقى بخصوصي قد القصيدة الرمزي قد.

- نموذج المتلّقي الجاهل بالقصيدة الرمزيّة في قصيدتي الصّبيّة":

(1)

وَكَتْ كَأْتِي صَهِيَّة و كَتْ كَأْتِي صَهِيَّة ف كُتْ كَأْتِي صَهِيَّة ف كُوْت: كُد فَ سُتْط بُن عْن أَسْرارها ؟ هُل سَدُ حَد الح بُلَّة بُماره و وَخوايا الله ؟ سُوفَ دَ تُنَّهُم بالإِبا احدَّة ! و توق صُ في سحوه كالدَّراويش ؟ مُوفَ دَ تُنَّهم بالحَ بُوفَ يَنَة ! هُل سَدُ حَدُّد الله؟ سُوفَ دَ تُنَّهم بالدَّه وَفَ يَنَة !

> َ مَا النَّ يَ سَتَفْعِلُهُ أَ هِلْهُ الصَّبِيَّة ؟ لَمْ تَكُنْ تَعِف شَيئاً سَبِي الدُّمع. وَضَعْتُ رَأْسَها مَا بَ يُنَ رُكِبَ تَيها وَبَ كُتْ مْنَ جَليد !" (9)

بين "قصيدة حديدة" يتجاهلها المتلقي وقطيدة صبية "ية همها القارئ بالاستغلاق، يبرز تصور الشّاعر الواثق بالحرف رهانا شعرياً قادرا على ضمان التّمياز رغم الطّريق الشّائكة التي تسلكها القصيدة الحروفية تم بملمحيها "الجديد" و"النّقي". لكن، بين هذين النّموذجين أيضا يطرح السؤال الأشد إلحاحا: من أين للقصيدة الحروفية تم بمتلّق يتفاعل مع سرتلك "القصيدة

الجديدة" ويأخذ بيد هذه القصيدة الصّبي ة"؟ إنّ ذاك المتلقي: القارئ، الفاهم، العارف، المسؤول، هو الغائب الأكبر والمغي من الأبرز عن القصيدة الوزي ة.

خموذج المتلّقي المغيّب عن القصيدة الرمزيّة في قصيدة "محاولة في الجنون":

"حِينَ قَرْأْتُ قَصَادُ لِي البَ ارْحَة في احْدَ فَال عام كَانَ هُذَ الْكَ جُمُهُور غَفيرٌ لَمْ أَكُن أَحْلُم بِه. كَانَ هُذَ الْكَ، فَقَطْ، قَلْبِي وَ مَادُ لَدِي وَ مَادُ لَدِي

يعي الشَّاعر تمام الوعي أنّ حرفَه ليس حرف خطابة، ولا قصيدته بقصيدة "منابر". لذا نراه يحتفي بالقارئ الوِّف ويتفاعل إيجابا مع أيّ حوار ينفتح بين الطّرفين.

غير أنّ الشعراء، وهم يضعون أنفسهم رهن هاجس "الإبلاغ والإفهام"، كثيرا ما يقعون تحت طائلة أسر "المعنى" حتى وهم يلوحون بألوية التّحر من "المعنى" ويدعون إلى ضرورة تحرير حروفهم المقروءة من الأنماط اللهلالية المتعارفة. وهذا ما يؤكد مدى خطورة معايير "المعنى" في النّص الشّعري المعاصر كلّما طرحتنائية الوضوح والغموض الخاصة بقناة التواصل بين الشّعر الرمزي وجمهور قرائه. ذلك أنّ أزمة التهلّي كان قد تحسسها شعراء الحداثة منذ ما قبل نضوج القصيدة الحروفية. وفي هذا السياق نظم محمود درويش قصيدة "الخروج من ساحل المتوسط"، ومنها قوله:

ا لن تفهموني مون معجرة لأنّ لُغات كُم مفهومة .

## إِنَّ اللَّهِ وَ جَرِيمةً." (11)

مهما اختلفت الرقى الشّعري ق والمقاربات الدّ قدي ق فإنّ ثنائي ق الوضوح والغموض تظل –حسب اعتقادنا – رهن مدى قابلي ق المتلقيلان ي فهم لا مدى قدرة الشّاعر على أن ي فهم. ذلك أن مهمة الشّاعر تتوقّف عند التّعبير والتّرميز، لكنّه غير مطالب بالشّرح والتّفسير والإفهام، فتلك المعايير الدلاليّة قد تُطَح على أنماط أخرى أدبيّة مثل القصّة والواية، لكذّها لا تُطَح على الشّعر الولِليّي سلبته خصوصي ته وأفرغته من كل شحنته التأثيريّة والإبلاغية ق.

في هذا المقام تحدث الجفوة بين غربة الحال الصوفي ّة واغتراب الظاهرة النقدي ّة.

### 2 -الظاهرة النقدي ّة بين الاغتراب و تأسيس المواطن البديلة:

حتى نلامس بعض الإشكاليات المطروحة أمام الخطاب القديّ يمكننا الاعتماد على عي "نة من السياق المرزّي في نماذج من الشعر العربي الحديث محاولين خوض تجربة التأويل بالاستناد إلى الشّفرة الصّوفية، وأكثر الرموز التباسا واستعصاء على التأويل يت صل بتشفير المتصّوفة للحروف المقطّعة في فواتح سور القرآن في اتجاهاتها لليميائي "ة المختلفة، وقد استثمرها أدونيس في سياقات رمزي "ة متعلّدة لكذ ها لم تحظ بقراءات نقدي "ة تتأول النصّ باستقصاء شفراته الصوفي "ة.

مع الحرف القرآني، لا شكّ أنّنا بإزاء أشد الرموز خفاء والتباسا، ذلك أضّا ما فتئت تمثّل مأزقا حقيقي لل بعض القراءات التي استسهلت تسميات القصائد بالحروف المقطعة في فواتح السور، إذ اكتفت بالإيجاءات اللّفظية أوالشّكلية للحرف دونما معرفة بالخلفية الرمزية الماثلة في السياق القرآني ناهيك عن تلك القابعة في السياق الصّويّي في علاقته بعلوم السيمياء. ومع احترامنا لحقركل قي الة أويل، فإذه لا يفوتنا الة أكيد على كون حروف القرآن الموظّفة شعريه اهي من أكثر الحروف استعصاء وتمدّعا عن القراءات المبسطة، من قبيل أن تُقَرأ الحروف المقطّعة "ألف لام راء" وألف لام ميم"، والتي شكّلت عناوين لقصائد ديوان "أول هي.. " (12) للشاعر

أحمالشهاوي على النتو التالي: "فبعض الحروف دالٌ ورامز بذاته.. ف"ألف لام ميم" ربّما تكون ألم، و"ألف لام ميم صاد" قد تكون "المصّ الو-أردنا إقحام التقفسيرات الفرويدية ونحن نحاذر من غضب الشّاعر، و"ألف لام ميم راء" يمكن ببساطة أن تكون "المر"، أولا تكون شيئا. " (13)

قد تكون الحروف رامزة بذاتها حثلما أشارت النّاقدة - لكنّها لا يمكن أبدا أن تكون بحّرد "تخمينات" رامزة إلى ذاتهإنّ التّحدّي المطروح أمام كّل عمليّة تأويل تتناول رمزيّة الحرف الشّعريّ ليس:

مَّاذا تُراها تَكُونُ الح رُوفُ ؟"

وإنَّمَاكِيكٌ تَراها تَكُونُ الح ُروفُ مثلما أراد لها التأويل ُ أن تكون؟"

إنّ أبسط شروط القراءة التّحر من الهواجس المنعكسة على الآخر لاسيّ ما المحاذير من ردود فعل الشّاعر، لأنّ النصّ الوزيّ مطروح أصلا لتعلّديّ ة القراء "الحّرة"، وأهم أسسها التشبه بلخلفيّ ة الرمزيّ ة الحّركة للتّناصّ مع الحرف القرآني. فحروف ﴿آلمر. ﴾ (14) الموجهة بتخمين الدّكتورة غادة نبيل إلى "أن تكون ببساطة "الّر" أولا تكون شيئا، " قد اختزلت عند أرباب تفسير القرآن الرمز إلى "كل شيء"، ذلك أنّ معنيي الويا والعلم حاضران فيها حتى مع أولى القراءات التي طرحها ابن عبر السحين ذهب إلى القول: "آلمر: أنا الله أعلَم وأي." (15)

في مثل هذه السياقات الرمزية يتأتى مأزق الخطاب الذقدي من إسقاط الواسطة الصوفية. ذلك أن احتمالات الدلالات المكنوفة في الحروف المرمزة شعريا تفيض على مقادير العلامات، ولا يمكن للرموز الحرفية أن تتحول إلى قيد يعيق الفهم مثلما يعتقد بعض النقاد، من قبيل من تساءل: "كيف ومتى سيخرج أديب كمال الدين من شرنقة حروفه؟ وكيف ومتى سيطلق وجودها المرتهن في النص المتعالى الذي يقيمه فوق هيئتهما البنائية مؤسلاً تشكيلات المعاني

وتوسيع الدلالات، إلا ما اتصل منها بالوجود الخطي لتلك الحروف والنقاط خارج ما تنتجه من معان أو تنضّد في تراكيب جملي ّة نفعي ّة. " (16)

تكشف مثل هذه آلؤى عن قصور الذقد، أحيانا، على مجاراة تطّور المفاهيم آلمزيّة في القصيدة المعاصرة وعدم إدراك بعض النقاد أنّ الطاقات التعبيريّة الكامنة في الحرف العربي تفيض على حاجة الشّعر، لذا لا نعتقد أنّ الحرف، قد يستحيل، عند عارفيه، "شرنقة " تخنق صوت القصيدة أو تحدّ من خطوها نحو التّجديد والتميّز. إنّ الذين يرمون الشّعر الرمزيّ بالغموض والاستغلاق ربّما دلفوا إليه من بوابات غريبة عن عالم الحروف ورموزها، أو أخم قد انتهجوا سبلا في التأويل مجافية للشّفرات المرزيّة التي حاكت شبكة الدّلالات المؤسسة لشعريّة الكتابة الحروفيّة أصلا. فأن نطّوع الحرف لمعايير جامدة وقوالب جاهزة في تفكيك الدلالة وفك شفرة للمزيقود إلى تغريب القصيدة وتغريب القراءة النقديّة في آن معا.

وهذا ما تقصد بعض النقاد لفت الانتباه إليه منذ حداثة عهد الشّعر العربي المعاصر بالكتابة المرزيية وما تولّده من انطباعات عن غموض نظامها العلامي "وإن هذا الغموض ناجم من الإحساس بهذا الرأي «قول ما لا يقال». لأنّ الشّاعر في هذه الحال يخلق لنفسه رموزه الذّاتية الحاصة التي تظلّ بعيدة عن الفهم المحدود والمعنى الشّائع العام الذي اعتاده النّاس من قبل في القديم المتوارث. ويترتب على ذلك في مثل هذا الشّعر، أنّ اللّغة ليست أداة للتّفاهم والتوصيل. ولذا كانت لغة "مالارميه"الشّعريقة لم تضع في اعتبارها سوى عدد قليل من صفوة القراء المتازين. " (17)

هل معنى هذا أنّ الشّعر العربي الرمزي شأنه شأن الشّعر الغربي السّويالي "، يطرح نخبوي " ق في التلقّي " ويدعونا إلى تجديد الخطاب النسّقدي واستحداث آليات جديدة في والتأويل قادرة على مجاراة غربة الحال الصوفي " ة؟

إِنَّ اختيار ٱلرمز الصَّوِّق باعتباره أحد عناوين الحداثة الشُّعريُّة وأكثرها استعصاء على المناهج النقدي " ق المنمطة نسقي " ا ومعياريا، إنما القصد منه تأصيل الخطاب النا قدي بما يتماشى وخصوصي " ق ُّ إلمز الح ُ رفي الذي ينطبق عليه موقف الدُّكتور منصور قيسومة من الاتجاه الرمزي في الشعر العربي الحديث، وقد لخ صه قوله: "إنا لنجزم مسبقا أن دراسة الرمزية في الأدب العربي لا يمكن أن تكون إلا دراسة عميقة ومغرية. وقد يذهب بعضهم إلى أن الرمزية العربية هي مجّرد محاكاة للكتابة المرية الغربية، وهي مجرد نقل لأفكارها وتجسيم فني لمفاهيمها ومقولاتها، وإنا لذاهبون مذهبا مغايرا لما ذهبوا إليه، أولا لأن التأثر لا يعني بالضرورة المحاكاة والتَّ قليد، وثانيا لأن المتأثر إنما يحاول أن يطابق بين ما يجلبه من أدوات، أو ما يطّلع عليه من أفكار، وبين الأصداء الغابرة التي لا تزال تعتمل في ذاته، والتي من شأنها أن تكون سمة خاصّة من سمات تَميزه، وتَّجذره وأصالته، ونبوغه، إن كان يطمح إلى نبوغ، وينشد تجديدا في الكتابة متميزا، ورؤيا مخالفة لما هو سائد خاصة إذا كان السائد قديما أومتقادًما." (18) من هذا المنظور يتأسس اختيار الحرف رمزا شعريا على مبدأ التوليد الدلالي، وقد كان ذا حظوة عند النقاد القدامي. فالتوليد، حسب ابن رشيق، هو أن يستخرج الشاعر معنى من معنى شاعر ت قدمه، أويزيد فيه زيادة.. أما حسن الاتباع فهو أن يأتي المتكلم إلى معنى اخترعه غيره فيحسن اتّباعه فيه بحيث يستحقّه فيه بوجه من وجوه الزيادات التي توجب للمتأخر استحقاق المعنى المتقدّم. " (19) من الجحاز إلى الرمز يجنح الحرف الشعري إلى التوليد أكثر من جنوحه إلى حسن الاتباع. وفق ممارسة إنشائية تحيط -نظريا بسنن المساء مرة، لكنها -إجرائيا- تركح إلى المغاء مرة. غير أن أزمة النقد العربي الحديث كثيرا ما تكشف قصور الخطاب النقدي عن مواكبة مظاهر الحداثة في القصيدة الرمزية المعاصرة ونحن في هذا المقام إنَّما نسائل المنظومة النقديُّة عن مظاهر الفجوة القائمة بين حداثة الشعر وحداثة الدّيقد ومحاولة استشراف السبل الكفيلة برأب صدعاتها.

إنّ العلامة الصوفية من الرموز المؤسسة لتعلّدية المعنى (polysémie) غير أنّ اللراسات النه قدي ق ثيرا ما تقع في إسقاط اله جربة السّريالي ق حصرا على التجربة الصّوفي ق تأثّرا باتجاهات النه قد في المدارس الغربي ة، وتكتفي في أفضل الحالات بالإشارة إلى البعد الصّوفي في الكتابة الشعري ق المعاصرة دون أي تفكيك أوتحليل لمخولات الة قاطع بين الرمز الصّوفي والرمز السّعري الشعري المنافرة من أنّ الصّوفي ق ثورة على المفاهيم الحديث، من قبيل ما يخلص إليه الدّكتور عبد الحميد جيدة من أنّ الصّوفي ق ثورة على المفاهيم السائدة ودعوة إلى تغييرالواقع المسة َهلك، ورؤيا جديدة للكون والوجود. وعبّرت عن ذلك بلغة جديدة وتعابير حيه غير مألوفة، وتراكيب مولّدة تعتمد الرموز الموحية الدّالة، والصّور المبّهمة البعيدة المدى والمعاني العميقة الغور. " (20)

لقد تعّدنا الغوص في تلك المناطق الغائرة محاولة عمّا لتأصيل النه قد الأدبي تماشيا مع السياق الرمزي وما يطرحه من تعلّدية في القراءة كلّما اتصل الأمر بالشفرة الصوفي ق. لذلك نؤكد، بداية، على مدى التواشج بين آليات التأويل ومرجعي ات السياق، فمن لا يملك السياق الصوفي - مثلا- لن يستطيع النهاب بعيدا في تأول النص الرمزي ذي الاستمدادات القرآني ق. لعلّ ما يقينا مزالق التأويل حرصنا على تهيئة أبرز شروط التناص المستند إلى الشفرة الصّوفي ق، والقائمة على الحوار بين العنصر اللغوي اله قاقي (الحرف القرآني) ، والعنصر اللغوي الإنشائي (الرمز الشّعري)، وذلك عبمقاربة النّص الأصل بالنّص النه موذج، بالته وازي مع مراعاة (المرأ الشّعري)، وذلك عبمقاربة النّص الأصل بالنّص النه وذج، بالته وازي مع مراعاة الم "ته ناص" (G.Genette) الماثل حسب "جنيت" (G.Genette) اليس في النصّ ذاته بل في عملي ات التّواصل الكامنة في شروط إنتاج النصّ وشروط تلقيه." (21)

لإضاءة السياق الرمزي واستثمار آليات مختلفة في التأويل، نحاول رصد مخفلات التناصّ دون إغفال المتناصّ وعلاقته بالسند الصوفي . فتجسيما للمنظور الشّعري الرمزي المبشّر بتأصيل آلي ّات الإبداع، تحضر المشاغل الأرضي ّة متلب ّسة بالحروف المقطّعة في فواتح سور القرآن، وقد

استدعاها أدونيس في محاولة لتعديل حال الوطئ ومن أبرز النَّ ماذج الشعرية مقطع من قصيدة "مقلّمة لتاريخ ملوك الطّوائف"، يقول فيه:

كَانَ الْوَقْتُ يَشْرِفُ أَنْ يَ صَبَرَح خَارِجِ الْوَقْتِ وَمَا يَسُنُّونَهَ الْوَطَنِ يَجْلُسُ عَلَى حَافَة الَّرْضِ يَكَادُ أَنْ يَ سُقط ، " كُي فَ يَمْكُن إْمَساكُه ؟" سَأَل َ رُبُّل

ُ هي ّد وشبه َ ملُج*و*م.

ٱلْوْلِي يَـ مُؤْزِ

مَسافة مَ يَ مُجِلِام ميم أل فِأو بح مُر ص ع ي ه كور سِيرفيها ي نسلج

ُ رايات

وبُسُطِلًا وَقُودَ بَنِي جُسُوا يَ مُعْرِعُلِهِ مَنِ الآخِرَةِ إِلَى الْأُولَى..." (22)

أن يختار أدونيس قصيدة "مقلمة لتاريخ ملوك الطّوائف"حتى يشّرع نظرياً اللحوار القائم بين الحرف الشّعري والحرف القرآني للعظالة للهالم على محاصرة المطلق الإلهّى بالنّاسّي التّاريخي.

ومن الواضح أنّ المدى التّ اريخي المستحكم في التّ وظيف الشّعري للتناصّ مع حروف فواتح سور القرآن يكّس الخيارات الفّني قللة للقصيدة الرمزي ق، والقائمة على اتّخاذ الدّائرة شكلا بنائي ا وإيقاع التدويرسلتلد إلى ترديد الحروف وترجيعها موسيقي شعري ق تحاكي التّ عويذات والتراتيل والأذكار وجميعها أنساق ومقومات مؤسسة للدلالات الرمزي ق الحافق بالتّ ناصّ بتأرجحها بين الوقائع التاريخي ق وردود الأفعال الذّاتي ق على تلك الوقائع وهو ما يتحلّى في التّ شابه بين الأشياء والأمكنة والشخصيات التي تضمنتها كل من الصّورة الشّعري ق والسّورة القرآني ق على حدّ سواء وأبرز العناصر الترميزي ق المسهمة في إضاءة حروف (كهيعص)نائي ق "مريم" والذّخلة". يقول أدونيس في موضع آخر من قصيدة "مقدّمة لتاريخ ملوك الطّوائف":

طِّلًا " أَهْنَا سَقَطَ الثَّادُ رِ حَيْفَادَ مَنَّ فِي حَجْرٍ أَسُود

## والنُّخلةُ الَّتِيدَفَّ أَتْ مُرِيم تَبِكي. " (23)

يتشابه سياق القصيدة مع سياق الآية القرآنية في طريقة تناول سبب معاناة مريم، فهو في كلتا الحالتين مشدود إلى هاجس الهوي ّة الذي كثيرا ما تحتي حروف أدونيس في إطاره الدلاّلي ممثلا في هوي ّة المولود "عيسى" في سورة مريم، وهوية "طفل" ورد نكرة وارتبط ذكره بسقوط الثاّئر" وأنين "حيفا" في القصيدة.

في تلكنقطة الوجودي ق الإيجادي ق شديدة الكثافة تتماهى أنوثة مريم مع أنوثة الأرض لاستيلاد اله ُوي ق المعجزة، مثلما يتماهى الشّاعر مع أنوثة الذّخلة لاستيلاد الهوي ق الحلم. وينّم التناص الشّعري مع فاتحة سورة مريم بحروفها الفواتح (كهيعصع) إحاطة بالسياق القرآني ثم انزياح عنه وتجاوز له دونما إغفال نقطة التقاطع بين الفضاء الرمزي القرآني والفضاء الرمزي الشّعري الشّعري ممثلة في اقتران الذّخلة بالأمومة الم للتبسة في قصة الذّي وبالأمومة المستلّبة في قصيدة الشّاعر.

من هذا المنطلق احتلّت أمومة الدّخلة مكانتها المقلّسة من ترميز الحروف المحسّدة في قصيدة "تكوين":

" قالتْ الجَسد الحُ رُوفُ واللهمُ الكَابة سَلاًها أي ّها النَـ خْلَة يا أُختِي سلاًها أيها العالم يا مَا لُوهِي. " (26)

من الجلّي أنّ أدونيس يستبطن الأبعاد الوجوديّة الصّوفيّة لثلاتيّ "اللّغة/العالَم/الذّات"، حيث تحتّل النّخلة واسطة العقد في تشكيل كيمياء حقيقة الأنا في علاقتها بالطبيعي من جانب وبالإنساني من جانب آخر.

هذه الشّجرة الهوي " ق الحلم / الخلاص، والتي ما فتئت معينا ملهما للمبدعين بنسغها العجائبي الخلاق، قد تغنّى بما الصوفي " ق بعد أن أدركوا أسرارها واستشرفوا كراماتها مستحضرين هاجس الهوي " ق ومعضلة "الحقيقة"، فيعرض لها ابن عربي، مثلا، ضمن باب " في معرفة الأرض التي خلقت من بقي " ق خميرة آدم، وهي أرض الحقيقة "حيث يناجي النّخلة محملا إي اها هواجسه: يا أُلِّتُ بَ اللها عَمِي الم مُعُولَة مُعُولَة مُ الكامل) يا أُلِّتُ بَ اللها وُنُ إليك أُختَ أيّهُمو \*\*\* فَتَ نَافُسُوا عن همّةَ فلمُولَة. " (الكامل) نَظَر البنُ ونُ إليك أُختَ أيّهُمو \*\*\* فَتَ نَافُسُوا عن همّةَ فلمُولَة. " (27)

لو دق قنا الذ ظر في بيتي ابن عربي وتدب رنا علاقتهما بالراهن التاريخي منزلا في أرض الذ خلة عندنا اليوم حيث العراق وبابل فإذ ننا واجدون لهما، لا حالة، محلا من المعنى يستوعب السياقين القرآني والصوفي مضافا إليهما الوقائع الة ناصية "(28) لحاقة بلحظة الكتابة ثم مسقطا عليهما هواجس لحظة القراءة. ثم اليهي ع الحروف المتناصة لتمطط دلالي رمزي قادر على تفعيل "الهمة المغلولإثاري ا وشعري ا بإشهار السيوف واستنفار وسائل الت عبير عن الغضب والثورة. حينئذ، يتم استدعاء نحل العراق كلما حضرت (كهيعص)، وأقرب الشعراء نسبة إلى أمومة الذ خلة ابن بابل أديب كمال الدين، الذي احتفظ بالحروف الفواتح لسورة مريم عنوانا لقصيدته: (كهيعص):

"نَخْلةٌ فِيَهال يز غاضة ظلّلَهُ ها السُّيوف جنْدء مها الكَافُ جنْدء مها الكَافُ جنْدها الهاء والصَّاد جنْدها الهاء والي اء والصَّاد سعْفها الْعُين... أُورَةْ تُ عْيْن." (29)

يستبدل أديب ظّل السماء بظّل السيوف، في تحوير للعنصر المساعدة على أمان النّخلة وتبئير للشروط المؤسسة لاستراتيحيا التناص مع (كهيعص) الواصلة بين عنوان القصيدة وفاتحة السّورة، حتى تتسنّى المقابلة بين النّخلة-المتاهة شعريّا: لِخُلةٌ في هال يز غاضة ظلّلْتها السُّيوف"والنّخلة الملاذ قرآنيّا، بحيث تقع المواجهة في المعنى بين ارتباك نخلة الأرض في المقاطع الشّعريّة وطمأنينة نخلة مريم في الآيات القرآنيّة، برهانا على قوله: ﴿ وُهِيِّي إلّيك بجذْع النّخلة تسّاقط على قله الشّحرة الخلاص هي النّخلة تسّاقط على قله الموطن الوحي للشّاعر، وهي زاوية الالتقاط التي صنعت الصورة الشعرية المشكلة من حروف الكاف والهاء والياء والعين والصافمنها تفتّ قت عين هويّة النّبي ومنها نبعت عين الأرض، لتستحيل النّخلة رمزا إلى مكان مخاض و (كهيعص) رمزا إلى حروف ولادة متعسّرة، فتتماهي الشّفرة الصّوفيّة مع حروف مضّحة بجراح الأوطان ونزيف المدن.

من ثم "، يردنا السياق الشعري الحاف بتوظيف الحروف المقطعة إلى هاجس الهوية الوطن. فتت سع رمزي " قالذ المعيش، وينزاح الت ناص للت عبير عن ذاك الهاجس عبر الحروف وما يحيط بها من أمكنة وأوضاع.

فلا غرابة والحال تلك، أن يفرغ أدونيس الشّخصي ق المحوري ق (مريم) من مضمونها اللوحي اللّيني حتى يكسوها لبوسا وطني احضاريا ذا صلة ببابالله ورة، فتنصهر مع هوي ق علّي باعتباره رمزا إلى الثورة في الطّلةكوّقافي ق لاسي ما الشّيعي ق منها، حينما يخاطب "بابل"في قصيدة سمّاها باسمها "قصيدة بابل":

بأ ابرل هذي أنْت ، وهذا خطُوك ، والطَّرقات هي الطُّرقات وهذا خطُوك ، والطَّرقات هي الطُّرقات الرقَّم يَ قول ونْض المُعَن قال وقال لُغة والشُّع يَ تُقولُ : [...]
 سيقُالُ : 'الثَّ ورة أُنْت ، ولكُن

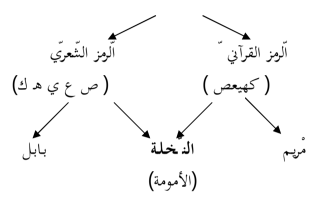
أَتَ ظَلَيِّنَ وَراءِ حِجابٍ ، يا مُويُم؟" قالَ عَل عِيْ -بَ عَادِيلَ هَذِي أَنْتِ ، وهذا خَطُوكِ ، والطُّرِقَاتُ هَي الطُّرِقَاتُ بَ عَادِلَ مَ هَذِي أَنْتِ وَ هَذَا عَصُكِ، والكَل َماتُ هِي الكَارِ ماتُ. " (31)

يعمد أدونيس كعادته إلى تحبير العبارات المراد تبئيرها دلاليا البكون قاتم وهي عبارات "مريم، علم يع بابل"، غير أن كيمياء الأرض بأرقامها ومعادنها بالإضافة إلى حجابيا الشخوص تلقي بظلال الرمز الكثيفة على الصورة الشّعرياة لاسيا ما ما تعلّق منها بكينونة مريم وماهيا تها التعلين وراء حجاب الحروف التفلين وراء حجاب، يا ويم الله الورياة من نسخ حروفها، وتحديدا في "موقف المحضر الفواتح لسورتما كي تنسج عاءة الله الورياة من نسخ حروفها، وتحديدا في "موقف المحضر والحرف"، حيث الحرف حجاب وفرع الحرف من هذا المنظور الذي احترجه النّفري بعين الويا الصّوفي أنه واستشرفه الشّاعر بعين الوية الإبداعية تصبح الشّخوص والأمكنة الحافة بالسياق الشّعري معابر تيسو هتك حجابية الحروف القرآنية، لتستقيم، في سياقنا الرمزي خيوطا ناظمة للوقائع التالماسية الواصلة بين سورة مريم بحروفها الفواتح (كهيعصو اللهرائي ممثري مريرية الذيخلة بين القرآنية ، والصّوقي والشّعري المعاصر .

كَلهذا يؤشّر إلى أنّ الانزياح بالحروف المقطّعة عن السياق القرآني قد تزامن مع انزياح مماثل في مستوى الدّلالات الرمزية الحافّة بها. غير أنّ القارئ وهو ينسج شبكة التّأويل لا يعدم الخيط الرفيع الذي ينسج ضفيرة التناصّ والرابط بين "مريم – الصّورة الشّعريّة" و "مريم – السّورة القرآنيّة"، إذ تستوي النّخلة"، بجذعها الثابت في الأرض وفرعها الممتد في السماء، قرينة وصل بين "مريم – الله" و "مريم – بابل (الأرض)". وكل ما فعله الشّاعر خلخلة السياق القرآنيّ بالتصّف في نسقية القرآنيّة وتوجيهها نحو تردادة أرضيّة، إما بتوظيف أسمائها عوض القرآنيّ بالتصّف في نسقية القرآنيّة وتوجيهها نحو تردادة أرضيّة، إما بتوظيف أسمائها عوض

أعيانها (م ميم أل ف) وإما بقلب تراتبها (ص ع ي ه ك)مثلما فعل أدونيس. فتنتظم شبكة "التناص على النسو التساعية التناص على التناص عل

### المُتناصّ: (Intertexte)



إنّ تكثيف الحضور الأرضّي للنسّخلة يعدّركيزة الدّلالة الورزي قد لحروف (كهيعص)، وهو المبر "رللانزياح بالحروف عن إطارها القرآني " واقتيادها بانجّاه النسّط الشّعرّي ذلك أنّ الوقائع التاريخي قد بزخمها وثقلها ما برحت توجه القصيدة الحروفي قد نحو إسقاط حال أمومة مريم - المرأة على أمومة الد تخلة - الموطن. ولأنّ الشّاعر يرى حلمه متمنّضا في ذلك الرحم، فقد تحس لاستنفار مختلف الأسلحة لحماية آخر معاقل الهوي قد، فحضر الثائر وجّدت السيوف، وتزامن التطلّع لحاء الحرية مع التاطلع لحياة المولود - الخلاص. حتى أننّا نكاد نسمع صليل سيوف الحروف بترتيبها الأبحدي (سعفص) وقد تناهت من سين سعفات النسّخل وصاد (كهيعص). بيد أنّ أهم ما في التوظيف الورزي أنّ الشّعراء لم يتعاملوا مع التناصّ باعتباره عملي قد تحويل للحروف المقطّعة من مدّونه النصّ القرآني " إلى مدّونة النصّ الشعري، بل إغّم حافظوا على للحروف المقطّعة من مدّونه النصّ القرآني " إلى مدّونة النصّ الشعري، بل إغّم حافظوا على ماهيتها باعتبارها رموزا وليست هوعلامات لعّويلة يوفر قدرا من الأريحية لعملية التناصية التناصية الذيتيح لها إيجاد روابط رمزي قديدة بين حروف فواتح السور من جانب الوقائع التناصية " الخافية بحافية كل من السّياق القرآني " والسياق الشّعري من جانب آخر. ذلك أنّ التناص لا الحافية بحافي كل من السّياق القرآني " والسياق الشّعري من جانب آخر. ذلك أنّ التناص لا

يكتبسوظيفي ته الرمزي ق من "مضمونه" بمعنى المادة اللغوية المكونة له، ولا من النه ص السّعري الذي تولّى توظيفه فحسب، بل من "المتناص" ممثلا في تلك الأوضاع والحالات المشابحة الموزعة بين ثلاث زوايا التقاط رمزي ة تبدأ بالنص - السورة "م م م م م ربالنص - القصيدة لتنتهي عند النه ص - القراءة".

من ثم وجب التأكيد على أنّ المبدع الذي يستلهم لغة القرآن أويتا ولها كتابة وتلقيا إنّا يستولد رؤية ولا ينقل معنى، وإي ه قصد أدونيس بقوله: نخّن نَخْل ق ولا نرث. ولا شكّ أنّ في مصادرة حرية الاقتباس من النسّ الديّني إبادة للغة الشّعر، فضلا عن كونما خنقا لنفس الأبجدية باحتياجها إلى التجلّي في أشكال إبداعية ونقدية مختلفة قادرة على التّغيير من ملامح الفضاء وتوسيع فسحة مكّوناته انطلاقا من الاستراتيجيا الشّعرية التي ضّمنها أدونيس آخر مقطع من قصيدة "أوراق في الربح":

"عَشْ أَل اللَّهُوابُ " تَكُو قَصِيدةً و أَمْضِ : زُد سَعْةَ الأَرْضِ. " (34)

لا يتم ابتكار القصيدة بمعزل عن ابتكار لغة تفت ق من الحرف طاقات قادرة على تغيير ملامح الوجود عبر تغيير ملامح الشّعر وفي نقطة تموضع رؤيوي ق آنية يستدعي الشّعر التاريخي الته قافي ليوسع رقعة الحللمذلك فإن استراتيجيا الته ناص مع الحرف القرآني ، إنّا تنبني على الحوار الذي يفتحه الخطاب النقدي مع الشّعر الويزي من جانب والراهن العربي من جانب آخر وهي عملية قذاتية بالأساس لا يمكن ان تتم ول عن حدس الناقد وذاكرته الثقافية، فيستقيم ترحيل الوية الوية الويزية من القرآني إلى الصّوفي ثم إلى السّعري المعاصر تشكيلا لخطاب نقدي لا يتوقف عند قراءة النصّ وفك شفراته بقدر ما ينسج ملامح رؤية للعالم فيها الكثير من ذاته ومشاغل عصره وهواجس ثقافيها الفلسفية والعقائدية وبامتداداتها الإنسانية. من هذا المنطلق عصره وهواجس ثقافيها الفلسفية والعقائدية وبامتداداتها الإنسانية.

اعتبرنا معياً " الرؤية " و "الحدمن أشد آلي ات التا أويل شفافي ة مادامت انتهاكا لفراغات دلالية تكثيرا ما تصمت عنها المناهج النقدية أو تضعها في خانة المبهم المستغلق.

إنّ القصيدة راولخية لا تبوح بكنهها إلا إذا ما فت تنا المعايير النقدي قد الجاهزة واستحدثنا آليات نقدي قد على النفاذ إلى الأصول الثقافي قد لاستدعاء رموز يغي بها النصّ حتى يتيح للقارئ مكاشفة اللا مقول بعين الرائي وهي في مثل هذه المقامات أبلغ من منهاج الناقد. معادلة استعصت على المتصّوفة أنفسهم لذلك طرحها النفري في مخاطباته ضمن "موقف ما تصنع بالمسألة":

## عُلَّما اتَّسعتْ الرُّؤية ضَاقَت الع باَرةُ. " (35)

في هذا المقام، بين ضيق العبارة وسعة الرؤية تقع أيضا المواجهة القائمة حسب رأينا بين خطاب نقدي ناقل واصف وآخر مفكر راء.

#### خاتمة:

بتلك الأنساق المعرفي ق القابعة وراء النسق تقع المواجهة بين الجامد المنمَّط معياري ا و" اللا معياري المتحلّد المتعلّد إبداعا ونقدا. لا تعددي ق "الحقيقة" تقتضي إقرارا بتعلّدي ق الأنساق المعرفي ق المؤلية إلى تلك الـ حقيقة "، ومنها التصّوف، والشّعر، والنقد. جميعها فضاءات ي مناطق نائية عن كل ما هو

"منطقي ومقنَّم "شدودة إلى حاضنة ثقافي ق مختلفة عن تلك التي أنتجت المدارس الن قدي ق الغربي ق. على هذا الاعتبار فإن من يتأول طلّن المشفّر صوفي الايستثمر آليات نقدي ق جاهزة ولا يخضع قراءته لمنهج نقدي وافد، بل يسنّ لنفسه آليات نقدي قد حادثة يبتدعها النصّ الرمزي نفسه، هذا ما حاولنا بيانه من خلال دراستنا لاستراتيجيا التناص مع الحرف القرآني."

وإذا ما سلّمنا بأنّ الحرف على ثقافي " والورز "مخلوق إنشائي" تأكّدت لدينا ضرورة امتلاك السياق الثقافي الذي نشأ فيه الحرف العربي كشرط أساسي لفك شفرة الرمز الشعري المعاصر، فمن لا يملك السياق الصوفي لا يمكنه أن يلّم بالنسق الشعري الذي احتضن عملي "ة الترميز بالحرف القرآني " لأنّ السياق أسبق من القصيدة. لذلك نعتقد أنّ المسألة موصولة باغتراب الظاهرة النقدي "ة العربي "ة لا بغربة الحال الصوفي "ة وغرابة النصّ الرمزي المشفّر صوفي "ا، لأنّ مثل تلك الذّصوص لا تَذهب، وإنّما يؤتى إليها بع منة نقدي "ة متناغمة مع الذّاكرة الثقافي "ة التي أنتجتها، وهي كلة عربي "ة إسلامي "ة افتتنت بالسحر والرمز والطّلاسم، واحتفت بالإشاري الحقي. وقد قال أحد الأوائل: "في لفظة في خلال شعر أوخطبة أومث ل نادر أوحكاية، فإن بقيت مقفلة دون أن تفتح لك، بقي في الصّدر منها حزازة تُحوج إلى السّؤال، وإن صنت وجهك عن السّؤال، ضيت بمنزلة الح مهال. " (38) فمن عوف أل فل ومن جهل استوحش.

بذلك يت ضح ان استغراب السياق الصوقي وترحيل النص الرمزي العربي نحو مناهج غربي قد دون استقصاء جذوره الثقافي ة واستبصار في خصوصي اته الجمالية، من أبرز معضلات الخطاب الذ قدي العربي الحديث سواء اتصل الأمر بمجال الإبداع أو بسائر مجالات الفكر والثقافة.

### المراجع:

<sup>(1)</sup> أدونيس (علي أحمد سعيد) ، مقلّمة للشّعر العربي ، دار العودة، ط 3 بيروت 1997ص130،131

<sup>(2)</sup> رسائل ابن عربي، كتاب اصطلاح الصوفية ، ص537.

<sup>(3)</sup> أدونيس ، الكتاب :أمس المكان الآن ، دار الساقي ، ط1 بيروت 1998، ص 25

<sup>(4)</sup> ما قبل الحرف .. ما بعد النقطة ، دار أزمنة ، ط1 عّمان 2006 ، ص 13

- (5) أديب كمال الدين ، الحوار الذي أجرته معه الباحثة.
- (6) عبد الإله الصائغ، أديب كمال الدين ومشاغله العتيدة، ضمن كتاب الحروقي، ص68.
  - (7) أديب كمال الدين ، حاء ، ص 16
- (8) محمود درويش، أثر الفراشة، دار رياض الريس للكتب والدّشر، ط1 بيروت 2008، ص 21
  - (9) شجرة الحروف، ص 53 54.
- (10) أديب كمال النين ، النقطة ،، المؤسسة العربيّ ة للنراسات والنّشر ، ط2 عمان 2001، ص69
- (11) مودة ، ط 12 بيروت 1987، ص 481 أحب ّلك أولا أحب ّلك ، دار العودة ، ط 12 بيروت 1987، ص 481
  - (12) أحمد الشّهاوي، قُل هي، الدار المصريّ ة اللبنانيّة ، ط 1 القاهرة 2000.
- (13) غادة نبيل ، مشهدي ّة المرأة- الإلهة: إضاءة لنص "قل هي" للشاعر أحمد الشهاوي ، مجلّة أدب ونقد ، العدد188، أفريل 2001 ، ص 110.
  - (14) ﴿ آلمر. تلكَ آياتُ الك تاب والّذي أُنزلَ عليكَ منْ ربِّك. ﴾ سورة الوعد، آية 1.
  - (15) حلالُ الَّدين الَّسيوطي ، الإتقان في علوم القرآن ، تحقيق محمَّد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصريَّ ة ، ط1 بيروت 1988، ج2 ص106.
    - (16) حاتم الصَّكر، حوار النَّفطة والحوفضمن كتاب الحروثي "، المؤسسة العربيَّ ة للدراسات والنَّ شير، ط1 بيروت 2007 ، ص 75.
      - (17) محمد غنيمي هلال، الأدب المقارن، دار العودة-دار الثّ قافة ، ط 3 بيروت 1962 ، ص 154
        - (18) منصور قيسومة ، الاتجاه الرمزي في الشعر العربي الحديث ، ، ص 34 35.
          - (19) ابن رشيق ، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج1 ص 132
      - <sup>(20)</sup>عبد الحميد جيده ، الاتجاهات الجديدة في الشّعر العرّبي المعاصر، مؤسسة نوفل ط 1 القاهرة 1998، ص 97 98

<sup>(21)</sup>Gérard Genette, *Palimpsestes ( La Littérature au second degré)*, Editions du Seuil, Paris 1982, p10.

- (22) أدونيس (علي أحمد سعيد) الأعمال الشّعريَّ ة الكاملة ، هذا هو اسمي، مجلد 2 ص 264. تَحدر الإشارة إلى أنَّنا نحافظ على حجم الخطّ وطريقة الكتابة التي انتقاها الشّاعر لقصيدته.
  - (23) الأعمال الشّعريّ ة الكاملة ، هذا هو اسمى، مجلد2 ص 261
  - (24) أدونيس ، كتاب الحصار ، دار الآداب ، ط 1 بيروت 1985 ، ص 9
  - (25) سورة مريم ، الآيتان ، 23- 24. و" السَّرِّي "المقصود به في الآية النَّهر المقلَّس.
    - (26) عمال الشّعري ّة الكاملة، مفرد بصيغة الجمع، مجلّد 2 ص 498
- (27) يقول ابن عربي في كرامات الدّخلة وأسرارها: "اعلم أنّ الله تعالى له على الله على السلام الذي هو أول جسم إنساني تكون، وجعله أصلا لوجود الأجسام الإنسانية، فضلت من خميرة طينته فضلة خلق منها الذّخلة. فهي أخت لآدم، وهي لنا عّمة. وسم الها الشّرع "عّمة" وشبر هها الشّرع "عّمة" وشبر هها السّرية، يها بالمؤمن"، ولها أسرار عجيبة دون سائر الدّبات وفضل من الطّينة، بعد خلق الذّخلة قدر السمسمة في الخفاء، فمد الله أن في تلك الفضلة أرضا واسعة الفضاء."، الفتوحات المكية ، ج 1 ص 126
- (28)Genette, Palimpsestes (La Littérature au second degré)
  - (29) أديب كمال الدين، حيم ، دار الشّؤون الثقافي ّة العامة ، ط1 بغداد 1998 ، ص130
    - (30) سورة مريم ، الآيتان 25 26.
    - (31) ونيس ، الأعمال الشعري ة الكاملة ، المطابقات والأوائل ، مجلد 2 ص 362 363.

(32). محمد بن عبد الجبّ ار الدّ فري، المواقف والمخاطبات، تحقيق آرثر يوحدًا أربريه، الهيئة المصريّ ة العاّمة للكتاب، القاهرة د.ت ، ص 151.

- (33) أدونيس ، زمن الشُّعر ، دار الفكر ، ط 5 بيروت 1986 ، ص 228
- (35) أبو عثمان عمر بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين ، تحقيق عبد السّلام محمد هارون ، دار الجيل، ط1 بيروت 1990، ج1 ص 82
  - (36) الجاحظ ، كتاب الحيوان ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، دار الكتاب العربي، ط3 بيروت 1969 ج 1 ص201.
- (37) أحمد بن علّي القلقشندي، صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، تحقيق محمد حسين شمس الّدين دار الكتب العلمي ّة، ط1 بيروت 1987، ص 152.