الإنساني من أنساق تصورية تتمثل في علاقة الإدراك بالتصوّر المرتبط بالتجربة وبالواقع أو بالواقعية التجريبية حسب لايكوف.

ما تقدمه النظرية العرفانية مقاربة جديدة في الدلالة تربط الإدراك بالتجربة والمعرفة بالواقع ليكون التواصل بين اللغة و الفكر تواصلا عرفانيا قوامه النسق التصوري الذي يعتمد على مفاهيم عرفانية جديدة مثل مفهوم الطراز في نظرية روش العرفانية التي أفرزت نظريات في الدلالة تعتبر مقاربات في تحديد المعنى تتمثل في مفاهيم عرفانية مثل مفهوم المناويل العرفانية المؤمثلة (ICM) حسب لايكوف، ومفهوم الفضاءات الذهنية مفهوم المناويل العرفانية المؤمثلة (Fauconnier) ومفهوم القالب المكرور (stéréotype) عند بوتنام (primitifs sémantiques) عند لأوائل الدلالية (Langacker) عند ورزبيكا (Langacker)) ومفهوم الخطاطة (schéma) عند لانقكير.(Langacker)

هذه المفاهيم رغم اختلافها في طرق تحديد المعنى تتفق في المبدإ أو المنطلق العرفاني الذي سعت إلى تحقيقه النظرية العرفانية وهو ربط العلاقة بين الذهن واللغة والواقع من خلال اعتباد الواقعية التجريبية ليرتبط المعنى بالاستعمال والسياق وبالواقع التجريبي، وليتعدد الطراز إلى أطرزة فتبتعد المفاهيم عن الطراز، المفهوم العرفاني الأول في نظرية روش باعتباره أفضل ممثل لمقولة ما، وتبقى الإحالة أساس المقولة العرفانية إذ تربط هذه المفاهيم باعتبارها مراجع عرفانية بالإحالة لتربط ما بالواقع بالذهن في شكل خطاطات أو مناويل عرفانية أو أطرزة.

1- من الطراز إلى الأطرزة: النسق التصوري ومفهوم الخطاطة

انطلقت النظرية العرفانية من مفهوم الطراز في نظرية روش، باعتباره أفضل ممثل للقولة ما، ولعب دورا مهما في المقولة العرفانية، إذ يحقق الطراز حسب روش<sup>7</sup> دور نقطة

إحالة عرفانية في المقولات والأنساق التصنيفية، وهو مفهوم عرفاني وليس كيانا واقعيا، وإنما هو كيان ذهني يسند إلى لفظ محدد أو مقولة محددة، وتتم مقولة العناصر الأخرى على أساس درجة شبهها به تبعا لمبدإ الموافقة. فما تقدّمه نظرية الطراز هو محاولة لتجاوز النظرية الأرسطية المتمثلة في الشروط الضرورية و الكافية (ش ض ك).

خضع مفهوم الطراز للتجربة عند تطبيقه فكان متناسقا مع المقولات المتجانسة والمقولات الطبيعية ولكن سرعان ما وجد صعوبة في تطبيقه في مقولة المشترك. فكان السبيل إلى توسيع النظرية إلى نظريات أو مقاربات في الدلالة، لننتقل من طراز إلى أطرزة، فلم يعد الحديث عن طراز واحد أفضل ممثل لمقولة ما، بل تعرّف المعاني أو الأفكار بواسطة أطرزة وأنماط من العلاقات الطرازية8، فالتعريف في النظرية العرفانية لا يشترط مجموعة محددة من الشروط الضرورية والكافية<sup>9</sup>، وإنما وسائل أخرى تتمثل في مفاهيم جديدة مثل المنوال العرفاني المؤمثل (معم) أو الخطاطة أو الاستعارات حسب لايكوف التي تعتبر وسائل نسقية لتعريف معنى ما بطريقة أفضل وتغيير مجال تطبيقه 10. فما يجمع بين البنية الطرازية لمقولة ما والبنية الاستعارية هو النسق التصوري القائم على ربط الإدراك بالواقع. فالنظام الاستعارى الذي تحدّث عنه لايكوف قائم على الاستعارة في التجربة اليومية. إذ يتأسس الإدراك أو الفهم على الواقع والتجربة 11 وانطلاقا من فهم لايكوف للاستعارة تأسست مقاربات تبحث في دور الاستعارة في تحديد المعنى اعتادا على نظرية لايكوف، فكانت الأسئلة من قبيل: هل تعكس التعابير الاستعارية بنية مفهومية أو تصورية للنشاط الذهني؟ 21 وما مدى اعتادنا على الاستعارات لفهم معنى ما؟

الدلالة العرفانية يمكن أن تجيب على مثل هذه الأسئلة، فبالنسبة إلى الدلاليين العرفانيين التعابير الاستعارية ليست إلاّ انعكاسا لغويا للاستعارة التصورية، وأحد أهداف الدلالة العرفانية تحليل الشبكات الاستعارية التصورية التي تنظّم حصرنا الرمزي للعالم في عدد كبير من المجالات. واختلفت تسمية المفاهيم التي تعتمد نسقا تصوريا مثل (م ع م) أو الخطاطة فالخطاطات التصورية التي تنظم معرفتنا للعالم تبرر مناويل عرفانية مؤمثلة (ICM) وعديد الجوانب من تجربتنا14.

فصطلح منوال عرفاني مؤمثل (معم) استعمل من قبل لايكوف لوصف الصورة الخطاطة الذهنية لمقولة ما، وعلاقته بمفاهيم أخرى في الدلالة العرفانية مثل مفهوم الخطاطة (langacker, 1987, 980) والفضاءات الذهنية ((1984) fauconnier وللإشارة إلى بني رمزية مركّبة 15.

تتكون هذه المناويل من صور خطاطية (schémas images) مرتبطة بالمبدإ العرفاني المتمثل في التقابل الثنائي انطلاقا من تجربتنا الجسدية تجاه محيطنا الخارجي وهو ما يسمح باعتبار الجسد حاو أو محتوي (contenant) مع داخل وخارج واعتباره موضوعا يوضع وسط أو خارج الحاوي، وترتبط علاقة حاو/محتوى بالتناسق الاستعاري، إذ تلعب دورا أساسيا في فهم علاقتنا مع محيطنا الفضائي على مستوى وظيفي وآخر هندسي لوصف علاقة الاحتواء 16. وهو ما يذكرنا أيضا بمفهوم الفضاءات الذهنية عند فوكونييه.

ومفهوم الفضاءات الذهنية باعتبارها بنى ذهنية حينية و افتراضية تتكوّن خلال الخطاب<sup>17</sup> يقترب من مفاهيم عرفانية أخرى مثل المجالات (domaines) والأطر (cadres) والطور الخطاطية (schémas images)، هذه المفاهيم في الدلالة العرفانية تعتمد في المقولة أو في تحديد المعنى، من خلال تحديد الفضاء الذهنى الذي يتحقق فيه.

ترتبط الخطاطة (schéma) بمفهوم التصوير الذهني، وتمثل مجموعة من السات المجردة والمتواترة في عرفاننا أو معرفتنا تستعمل من أجل بناء حدث مدرك<sup>18</sup>، فالرسم الخطاطي بنية ذهنية أساسية تكون حاضرة في أطر عديدة، لذا تستدعي الصور الخطاطية مفهوم الإطار والحجال، وهما مجالان متقاربان والفرق بينهما هو في درجة التحديد<sup>19</sup>، إذ يكون الإطار أكثر تحديدا من الحجال.

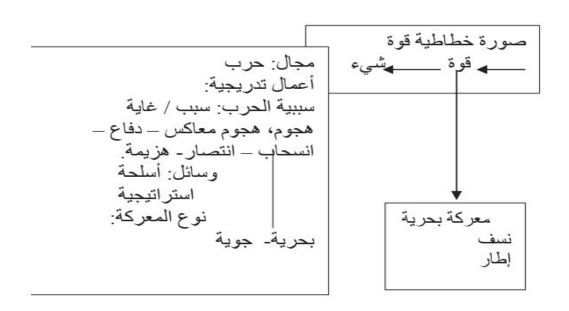
ويمثل المجال امتدادا محدّد البنية أو مبنينا لمعارف عامة وموسوعية على أساسه يعرّف معنى كلمة ما ويعتبر طرازيا أو ليس طرازيا حسب استعمال الكلمة في المجال ويستخدم المجال في الدلالة العرفانية بوصفه وسيلة لتجزئة تجربتنا في العالم وتسمح بتفسير الاستعارات اليومية باعتبارها انعكاسات توجد بين المجالات 21. وتكتمل الصورة الذهنية أو البنية التصورية لمعنى كلمة ما من خلال الإطار الذي عرّف بوصفه بنية ذهنية للمعارف الخطاطية 22، وهو أكثر تحديدا من المجال. فإذا كان مثلا المجال رياضة يكون الإطار لاعب كرة قدم، فالإطار يحدد عناصر المجال، ويتغير معنى كلمة ما حسب الإطار الذي تستعمل فيه، فإذا استعملت عبارة ما في إطارها الطرازي أو الوضعي يكن أن نتحصّل على معنى مباشر أو معنى حقيقي للكلمة، في حين إذا أدرجت العبارة في إطار آخر غير إطارها الطرازي يكن أن تصبح استعارة أو تعبيرا مجازيا 23.

إنّ المفاهيم الثلاثة الصورة الخطاطيّة والحجال والإطار ترتبط بمفهوم النسق التصوريّ الذي تحدّث عنه لايكوف في نظريته التصوريّة القائمة على الاستعارة 24. وهي مفاهيم متداولة في اللسانيات العرفانية ومكمّلة بعضها لبعض، وتوضّح باعتبارها بني ذهبية البنية التصوريّة لمعنى كلمة ما. وتدرج ضمن محاولات تحديد المعنى في إطار ذهني تجريبي مفاهيم التصوريّة لمعنى كلمة ما وتدرج ضمن محاولات تحديد المعنى في إطار ذهني تجريبي مفاهيم ترتبط بالإدراك مثل مفهوم القوة (force) أو حركية القوة 25 (la dynamique de force)

مثلا<sup>26</sup>:

في اللسانيات العرفانية تأثير قوّة ما على شيء ما أو كيان ما. وهي تساعد في فهم الرسم الخطاطي لكامة ما باعتباره بنية أساسية يمكن أن تكون حاضرة في أطر عديدة كما توضّحه

الصورة التالية لفهم العلاقة بين المجال والإطار والصورة الخطاطية في كلمة "حرب"



## العلاقة بين المجال والإطار والصورة الخطاطية

تبدو العلاقة بين الجال والإطار والخطاطة علاقة عرفانية لما تجسده من بنية ذهنية تصوّر حدثا مدركا، وتوسّع هذه المفاهيم من دلالة الكلمة فتجمع بين الدلالة اللغوية والثقافية، إذ تعبّر كله حرب باعتبارها مقولة ثقافية وسياسية عن مجال تطبيقها وإطار تحقيقها وهو ما تلخصه الصورة الخطاطية للكلمة. ويبدو الإطار من خلال الرسم السابق جزء من الحجال، فالإطار أكثر تحديدا مقارنة بالحجال الذي يتضمّن عدّة معطيات هي وسائل توضيحيّة لفهم المعنى في سياقة العام.

وهذه العلاقة بين الإطار والحجال والصورة الخطاطية تقترب من تحليل فيامور للإطار والمشهد الطرازي حيث يعبّر عن الإطار الذهني الذي يتحقق فيه الفعل وما يقتضيه من خلفيات تتعلق بالاقتضاء والتبئير لإبراز المعنى الطرازي لفعل ما27.

وتحدث لايكوف أيضا عن السيناريو الطرازي، وهو مفهوم عرفاني يقترب من مفهوم المشهد الطرازي ومفهوم الإطار، ويصوّر السيناريو الطرازي حسب لايكوف الإطار الطرازي الذي يتحقق فيه معنى ما ويتكون من حالة أوّلية وسلسلة أحداث وحالة نهائية <sup>28</sup>.

لقد اعتمد لايكوف على مفهوم النسق التصوري ليرتبط تحديد المعنى بالإحالة، إذ تعتبر المفاهيم العرفانية المعتمدة في تحديد المعنى بنى ذهنية تجسد المرجع العرفاني الذي يحقق الإحالة في كلّ عملية مقولة أو تحديد للمعنى.

ويعتبر كلّ من المجال والإطار والصورة الخطاطية من الوسائل التوضيحية الضرورية لفهم المعنى، شأن الاستعارة بالنسبة إلى لايكوف. وتعدّ هذه الوسائل التوضيحية مقاربات في تحديد المعنى و فهمه.

إنّ مفاهيم الإطار والمجال والصورة الخطاطية باختلافها تتفق في كونها بنى ذهنية تساعد على فهم معنى كلمة ما وإدراكها إذ يرتبط المعنى بمجال تطبيقه وإطاره الذهني ورسمه الخطاطي الذي يجعله مهيكلا من خلال اعتاد مفهوم التصوير الذهني. فما تقدّمه هذه المفاهيم ليست حلولا أو أجوبة جديدة لفهم المعنى بل هي محاولة جديدة أو مقاربة جديدة لفهم المعنى، إذ أنّ مسألة تحديد المعنى مسألة شائكة ومتعدّدة المناحي، وهي مسألة مشتركة بين مباحث عدّة لغويّة وفلسفيّة ومنطقيّة وغيرها، فتحديد المعنى يتطلّب أنساقا معرفيّة ولغويّة عديدة، أي كلّ ما يتعلق بالفهم الإنساني. ولا تبتعد هذه المفاهيم

عن مفهوم الطراز باعتباره مرجعا ذهنيا وعن المقولة الطرازية التي تربط الإدراك بالواقع والتجربة. فلم تخرج هذه المفاهيم العرفانية عن مفهوم الطرازية و كل ما يتعلق بها من مقولة طرازية ومعنى طرازي. فلم يعد الحديث في الدلالة العرفانية عن طراز، أفضل ممثل لمقولة ما، بل عن أطرزة وطرازية، فقد تعدّد الطراز إلى أطرزة لتتوسع المفاهيم وتتعدّد المقاربات العرفانية في تحديد المعنى.

## 2- أطرزة أم مراجع ذهنيّة؟

لقد انطلقت نظرية الطراز الأصلية من مفهوم الطراز باعتباره أفضل ممثل لمقولة ما كا حدّدته روش ليتوسّع هذا المفهوم في نظريّة الطراز الموسّعة ويعوّضه مفهوم التأثيرات الطرازيّة وعمّ للقولة المشترك. وانطلاقا من مفهوم الطراز ذاته بوصفه مرجعا عرفانيا، تعدّد الطراز إلى أطرزة أو أنماط من الطراز حدّدها كليبر في سبعة أنماط 60 وهي:

- (exemplaire typique) مثال نموذجي (1
- (stéréotype social) قالب مكرور اجتماعي (2
  - (idéal) مثال (3
  - (parangon) نموذج (4
  - (génération) مولّد (5
  - (sous-modèles) مناويل فرعيّة (6
  - (exemplaire saillant) مثال بارز

تعبّر هذه الأنماط عن مفهوم الطرازية وهي باختلافها لم تخرج عن مفهوم الطراز باعتباره أفضل ممثل للمقولة، إذ يتضمّن الطراز دلالة الأفضل والنموذج ليعبّر عن أفضل معنى أو أفضل مقولة في المقولة، فتعدّد أنماط الطراز ترتبط باختلاف المقولات فتختلف

طريقة المقولة أو تحديد المعنى حسب نوع المقولة وحسب سياقها اللغوي أو الاجتماعي أو الثقافي. فهل يعكس تعدّد الطراز إلى أطرزة تهافت نظرية الطراز الأصلية أم يعكس تطور النظرية و توسّعها؟

إنّ كلّ نظرية جديدة هي نتيجة نظريات سابقة في محاولة تجاوز الحدود وتقديم إضافة جديدة في حقل البحث الدلالي أو اللساني عموما وتمثل النظرية العرفانية تطورا في النظريات الدلالية و تجاوزا لما سبق على أساس ما تقدمه من مقاربات جديدة في تحديد المعنى تمثل قراءات جديدة في مسائل كلاسيكية تتعلق بالمعجم والدلالة، وإن كان البعض يرى عكس ذلك مثل راستييه (Rastier) فهو يرى أن نظرية الطراز لم تتجاوز نظرية الشروط الضرورية و الكافية الأرسطية.

لا تكمن أهمية المقاربة العرفانية فيا تقدمه من حلول جديدة وإنما فيا تمثله من قراءة جديدة المعجم والدلالة من زاوية مختلفة تتعلق بربط اللغة بالذهن وبالواقع فتدرج في هذا السياق أنساق لغوية وفكرية مختلفة. واعتباد الطراز في النظرية العرفانية كمنطلق لتحديد المعنى يفسر من خلال الإحالة علاقة اللغة بالذهن وبالواقع وبالاستعمال، فتعدّد الطراز إلى أطرزة أو أنماط طرازية يعكس تواصل البحث في كيفية تحديد المعنى بطرق مختلفة، وتطوّر النظرية ومحاولة تجديد البحث في مسألة تحديد المعنى من زوايا مختلفة تربط المعجم والدلالة بالعرفان. ويبيّن لنا تعدّد الطراز إلى أطرزة كذلك حدود نظرية الطراز الأصلية، إذ لم يكن مفهوم الطراز باعتباره أفضل ممثل لمقولة ما قادرا على تعريف كل المقولات و عجز عن مفهوم الطراز باعتباره أفضل ممثل لمقولة ما قادرا على تعريف ولكن تبتعد عن الطراز الأول لتحدد في كل مرة المعنى بطريقة ما. فتعدّدت المفاهيم العرفانية التي انطلقت من الطراز لتتجاوزه دون الانقطاع عنه نهائيا، مثل مفهوم المنوال

العرفاني المؤمثل ومفهوم القالب المكرور ومفهوم الخطاطة والإطار والمشهد الطرازي والأوائل الدلالية. فيظهر الطراز بطريقة ما في مستويات عديدة في المقولة. إذ يظهر الطراز، بمفهومه العرفاني بوصفه مرجعا ذهنيا، في المستوى القاعدي وفي الأوائل الدلالية حسب ورزبيكا وفي القالب المكرور وفي الخطاطات لما تعكسه هذه المفاهيم من إحالة ذهنية تتعلق بالإدراك والمقولة، فيكون الحديث في هذه المفاهيم التي تعدّ نظريات أو مقاربات في تحديد المعنى في الدلالة العرفانية حول الطرازية وعلاقات طرازية ومعنى طرازي ومقولة طرازية، فتعتبر هذه المفاهيم الطرازية أو الأطرزة مراجع ذهنية نحتاجها لتحديد معنى ما وفهمه. فما يجمع بين أنماط الطراز أو الأطرزة المرجع الذهني والمنطلق أو المبدأ العرفاني فتتفق في البروز العرفاني وفي علاقته بالإدراك فترتبط الأطرزة بالبنية المجردة والمرجع العرفاني لتحديد معنى ما.

الطراز له جذوره في نظرية الإدراك العرفاني وفهم الإنسان للعالم ويتمثل في المعنى المثالي لكامة ما، في حين أنّ معنى كلمة ما لا يمكن أن يكون أفضل ممثل، فالطراز كيان مجرد مبني على أساس خصائص مثالية أو طرازية لمقولة ما 32. ويتطلب معنى الكلمة في السياق مسافة محددة بين الطراز والاستعمال السياقي، لذا يتدخل السياق في تحديد المعنى ليرتبط المعنى بالاستعمال وبالسياق ولتكون الاستعارة في الدلالة العرفانية حسب لايكوف منتجة للمعنى 33. وحسب الدلالة التأويلية يرى راستييه أنّ المعنى يتكون في السياق وكذلك حسب نظرية التكامل المفاهيمي (intégration conceptuelle) عند فوكونييه و تيرني (intégration conceptuelle) عند فوكونييه من السياق الذي يحيط بها، والسياق هو الذي يولّد المعنى ويولّد الاستعارة 35. من هنا من السياق الذي يحيط بها، والسياق هو الذي يولّد المعنى ويولّد الاستعارة 35. من هنا تجاذبت المقاربات في تحديد المعنى، وإن حافظ أتباع روش تأثرا بنظرية الطراز على

مفهوم الطراز والطرازية في مفاهيم أخرى في الدلالة العرفانية شأن لايكوف وكليبر وفيامور فإن راستييه حاول تجاوز نظرية الدلالة العرفانية من خلال نظرية الدلالة التأويلية. فنقده لمفهوم الطراز قائم على أنّه ليس إلاّ طريقة أخرى لقول "معنى حقيقي" في مقابل المعنى المجازي<sup>36</sup> ويرى أنّ نظرية روش الطرازية لم تتجاوز نظرية الشروط الضرورية والكافية الأرسطية.

وفي إطار نقد الدلالة العرفانية و تجاوزها، كان التوجه نحو التحليل السيمي أو المعنمي والدلالة التأويلية اعتادا على مفهوم المعنم (sème) باعتباره الوحدة الدنيا للمعنى، وهو وحدة دلالية تمييزية 37. وتعتبر الدلالة التأويلية وحدات المعنى الدنيا ليست ثابتة وإنما متغيرة حسب السياق لا تمثل معنى قاعديا أو معنى طرازيا كما هو الشأن في الدلالة العرفانية، مع أنّ التحليل بالمعنم أو بالطراز يأخذ بعين الاعتبار السياق اللغوي وتأثيره على المعنى. ولا تبحث الدلالة التأويلية في ربط المعنى بدلالة أولية أو أساسية أو مباشرة فلا تهتم بتفسير انطولوجيا العالم ولا المعرفة الإنسانية، إذ تعتبر المعنى متكونا دون ربطه بالعالم وبوجوده، على عكس الدلالة العرفانية التي تبحث في طريقة التفكير والفهم حول العالم والوجود، فالعرفان أساسي لاستخدام اللغة. ويربط التحليل بالطراز بين المعنى وعلاقته بالاستعمال المرتبط بالعالم وبالواقع، فيصبح للطراز شكل انطولوجي 38. لا تقترح الدلالة االعرفانية وحدة دنيا للمعنى مثل المعنم فلم تقدم فكرة السات الدلالية على أساس نقد وجهة نظر السات الضرورية والكافية بكونها غير قادرة على وصف الاستخدامات المجازية أو الاستعارية للكامات. وفي نقد الدلالة البنيوية أيضا تعتبر الدلالة العرفانية المعنى مجموع كل السات الدلالية<sup>39</sup>. وجاءت الدلالة التأويلية بمفهوم المعنم و التحليل السيمي في نقدها للدلالة العرفانية، وحسب أغلبية الباحثين يعتبر المفهومان الطراز والمعنم متناقضين وفي نفس الوقت متكاملين 40. فنظرية الدلالة التأويلية و المعنم تعتبر أساسية في الدلالة الفرنسية المعاصرة ولا يمكن إغفالها من الجدل، نفس الشأن بالنسبة إلى الدلالة العرفانية فالطراز يعتبر مفهوما مركزيا ومن الخطإ إغفاله 41.

إنّ تعدد الطراز إلى أطرزة والبحث في تجاور المفاهيم الأولية في الدلالة العرفانية يعكس تطور البحوث الدلالية واللسانية عامة، ففي نقد كل نظرية لا بدّ من إدراج نظرية جديدة ومفاهيم جديدة، وفي نقده للدلالة العرفانية يعتمد راستيه في الدلالة التأويلية على التحليل السيمي أو المعنمي بواسطة المعانم، وفي اتجاه تطوير النظرية العرفانية يبحث فوكونييه في نظرية التكامل المفهومي وهي لا تزال مقاربة مجردة لم تتحول إلى طريقة في التحليل، ولكن إلى أيّ مدى ابتعدت مقاربات ما بعد الطراز عن الطراز في نظرية روش الأصلية؟ وهل حققت المقاربة العرفانية بمفاهيمها ما سعت إلى تحقيقه في منطلقاتها العرفانية المتعلقة بالمقولة وتحديد المعنى؟

إنّ نظرية الطراز في الدلالة العرفانية تظلّ مقاربة جديدة في المقولة وفي تحديد المعنى لها حدودها التي وقف عندها أتباع روش قصد تطويرها، ولا تكمن أهميتها فيا تقدمه من حلول وأجوبة جديدة لمسائل كلاسيكية تتعلق بالمعنى، وإنما فيا أثارته من جدل في البحث الدلالي اللساني وفيا أنتجته من مفاهيم ونظريات تعدّ مقاربات في الدلالة تحاول كل مقاربة جديدة تحديد المعنى وتحليله من زاوية محددة وبطريقة مختلفة.

## الإحالات

<sup>-</sup> Rosch Eleanor :(1978) :- « Principles of Categorization », Cognition and (1) (1) Categorization, sponsored by the social science Research concil L. E. A. Publishers, Hillsdale,

- Lakoff G. (1987) : Women, Fire and dangerous things, The نظر في : (New Jerzy. 2)
  - University of Chicago Press, p:11.
- و انظر كذلك في: Lakoff and Johnson M. (1985) : Les Métaphores dans la vie quotidienne,
  - Trad. Française, Paris, Minuit, p: 126
    - (3) المرجع نفسه ص :129.
  - و انظر كذلك في: , Dubois D. (1991): Sémantique et cognition. Catégories, Prototypes
    - Typicalité, CNRS Editions, Paris, p 19
    - Lakoff et Johnson : Les Métaphores dans la vie quotidienne, p126 : نظر في (4)
      - Lakoff : women, fire and dangers things, p11 (5)
        - (6) المرجع نفسه ص 11 12
      - 7 انظر في: « Eleanor Rosch : « cognition and categorization »
    - lakoff G. and Johnson M.: Les Métaphores dans la vie quotidienne, p: 135 (8)
      - (9) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
        - (10) المرجع نفسه، ص: 132.
      - (11) المرجع نفسه، ص: 65-66.
  - Diller Anne Marie : Cohérence métaphorique. Action verbale et action انظر في : (12)
  - mentale en français, sémantique cognitive, communications, n° 53, seuil, 1991, Paris, p:209.
    - (13) المرجع نفسه، ص: 210
      - (14) المرجع نفسه ص:211
    - (15) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
    - (16) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
  - Fauconnier Gilles et Turner Mark : The way we think, Conceptual Blending : انظر في (17) and The Mind's Hidden complexities, New York, Basic books, 2002, p :40.

- Dilks Charlotte : « La Métaphore, la Sémantique Interprétative et la : نظر في (18)
  - Sémantique Cognitive », Revue -texto, n°2, 2011, p:16.
    - (19) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
      - (20) المرجع نفسه، ص 14
- Grady Joe. (1997). Foundations of Meaning. Primary Metaphors and انظر في: (21)

Primary Scenes. University of California, Berkeley

, p 175

- Dilks انظر في: (23) Fauconnier er Turner (2002): The way we think, p :40 انظر في:

Charlotte (2011) : « La Métaphore, La Sémantique Interprétation et la Sémantique

Cognitive », p14

- Lakoff et Jonhson : Les Métaphores dans la vie quotidienne, p.p : 132-135 . : نظر في : (24)
  - Dilks : « La Métaphore, la sémantique interprétation et la sémantique : نظر في (25)

cognitive », p15

- (26) المرجع نفسه، ص 16.
- Fillmore Charles (1982) : Frame Semantics, in linguistic in the morning انظر في : (27)

canon, linguistic society of Korea, Seoul.

- Lakoff G.: Women, Fire and dangerous things, p:285. (28)
- kleiber G.: La Sémantique du prototype, PUF, 1990, p: 110 (29)
- Kleiber : « Prototype et prototypes, encore une affaire de famille » , Sémantique انظر في (30) et cognition, CNRS Ed. Paris, 1993, p :121.
  - –Lakoff G.: Women, Fire and dangerous things, pp : 97-98. : نظر في : (31)
    - kleiber : La Sémantique du prototype, p :63 : ونظر في

(34) انظر في:

(33) انظر في: - Lakoff et Jonhson : Les Métaphores dans la vie quotidienne وانظر

كذلك في: - BRUNO Christophe (2009): LA MACHINE à IMAGES. Stéréotypes et

métaphores M2 Langage et sémiologie, USTV, UFR Lettres & Sciences Humaines, p:5.

- Fauconnier et Turner (2002) : The way we think

  - و انظر كذلك في: Rastier François (1987) : La sémantique interprétative. Deuxième édition. Paris : PUF. p : 11
  - Dilks (2011) : La Métaphore, la Sémantique Interprétative et la Sémantique (35) Cognitive, p: 11.
    - (36) انظر في - Rastier François(2001): Arts et sciences du exte. : PUF. Collection -Formes sémiotiques, Paris. p: 152-153.
      - . (- Rastier (1987) La sémantique interprétative, p : 275 : انظر في 37)
      - –Dilks (2011) : « La Métaphore, la Sémantique Interprétative et la : انظر في (38)
        - 22 12 المرجع نفسه، ص 12 (39) Sémantique Cognitive, pp
          - (40) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.
          - (41) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

## المراجع

- BRUNO Christophe(2009): "LA MACHINE à IMAGES. Stéréotypes et métaphores " Langage et sémiologie, USTV, UFR Lettres & Sciences Humaines
- Diller (Anne Marie) (1991): "Cohérence métaphorique, action verbal et action mentale en français", sémantique cognitive
- Dilks (Charlotte) (2011) : « La métaphore, la sémantique interprétation et la sémantique cognitive », Revue-texto, volume XVI, n°2.
- Dubois D. (1991): Sémantique et cognition. Catégories, Prototypes, Typicalité, CNRS Editions, Paris

- FAUCONNIER, Gilles. (1994). Mental Spaces. (1ère édition : 1984. Espaces mentaux. Paris : Minuit.)
- Fauconnier (Gilles) & Turner (Mark): (2002): The way we think conceptual Blending and the Mind's Hidden complexities. NewYork, Basic books.
- Fillmore Charles (1982): Frame Semantics, in linguistic in the morning canon, linguistic society of Korea, Seoul
- Grady Joe. (1997). Foundations of Meaning. Primary Metaphors and Primary Scenes. University of California, Berkeley
- Kleiber (Georges) (1981) : Problèmes de référence, descriptions définis et noms propres, Université de Metz, France.
- KLEIBER, Georges. (1990). Sémantique du prototype. Catégories et sens lexical.
   Paris : PUF.
- Kleiber (Georges)(1993) : « Prototype et prototypes, encore une affaire de famille »
   , Sémantique et cognition, CNRS Ed. Paris.
- Lakoff G. (1987): Women, Fire and dangerous things, The University of Chicago
  Press
- LAKOFF, George & JOHNSON, Mark. (1980). Metaphors We Live by. Chicago:
   University of Chicago Press.
- Lakoff and Johnson M. (1985): Les Métaphores dans la vie quotidienne, Trad. Française, Paris, Minuit
- LANGACKER, Ronald W. (1987). Foundations of cognitive grammar. Vol. 1 :
  Theoretical prerequisites. Stanford : Stanford university press.
- Monneret (Philippe): (2003): Le sens du signifiant, Implications linguistiques et cognitives de la motivation, Paris, H.Ch.Ed
- RASTIER, François. (1987). La sémantique interprétative. Deuxième édition. Paris : PUF.

- RASTIER, François. (1989). Sens et textualité. Paris : Hachette.
- RASTIER, François. (2001). Arts et sciences du texte. Paris : PUF. Collection Formes sémiotiques.
- RASTIER, François.( 2005). "Discours et texte". Texto!, juin 2005
- Rosch Eleanor: (1978): « Principles of Categorization », Cognition and
   Categorization, sponsored by the social science Research concil L. E. A. Publishers,
   Hillsdale, New Jerzy.
- Temple (Martine) : (1996) : Pour une sémantique des mots construits, sens et structures, Presses Universitaires du Septentrion.
- TURNER, Mark & FAUCONNIER, Gilles. (1995). « Conceptual Integration and Formal Expression ». Metaphor and Symbolic Activity, Cambridge University Press