EISSN 2602-6767 ISSN: 2437 - 0363

# العنف الرمزى في الخطابات الإعلامية الجزائرية دراسة تحليلية نقدية لحصة للعائلة

## Symbolic violence in Algerian media discourses

#### A critical analysis of a family share

د .راجعی عیشوش جامعة البليدة -2-لونسي على (الجزائر)، aichoucheu@gmail.com

تارىخ النشر: 2022/12/28

تارىخ القبول: 2022/10/27

تارىخ الاستلام: 2022/07/03

#### ملخص:

هدف المقال للكشف عن الأساليب التي تستخدمها وسائل الإعلام لإعادة إنتاج الثقافة الغالبة التي تسمح بمعاودة انتاج ذات علاقات القوة الموجودة والمفروضة على التشكيلة الاجتماعية، بشكل تعسفي وفق نموذج تعسفي يظهر كأنه شرعي.

ينطلق البحث من المفهوم الذي أشار إليه بيار بورديو (بورديو، العنف الرمزي، 1994 ص07)، كتفسير علمي لعلاقات القوة التي ترتبط بالفضاءات التربوبة مشيرا إلى أن وسائل الاعلام و تحديدا التلفزيون تعد مؤسسة من المؤسسات الاجتماعية التي تمارس العنف الرمزي عن طريق الإظهار.

توصلنا بعد الرصد الكمي و الكيفي وفق منهجية الرصد الإعلامي، إلى تحليل مجموع المعاني و الرموز التي شكلت عنفا رمزيا، و أعادت إنتاج علاقات القوة الموجودة في السياق الاجتماعي الذي يصفه علماء الاجتماع على غرار السعيد لوصيف و سليمان مظهر.

كلمات مفتاحية: العنف الرمزي، الإقصاء الرمزي، الخطابات الإعلامية، النسق التقليدي،

#### Abstract:

The article aims to reveal the methods used by the media to reproduce the dominant culture that allows the reproduction of the existing power relation. (1994 أبورديو، العنف الرمزي، 1994) The research stems from the concept referred to by Pierre Bourdieu as a scientific explanation for the power relations that are linked to educational spaces, noting that the media, and specifically television, is one of the social institutions that practice symbolic violence through manifestation.

After quantitative and qualitative monitoring, , we came to an analysis of the total meanings and symbols that constituted symbolic violence, and reproduced the power relations that exist in the social context described by sociologists such as Al-said loucif and Suleiman Madhar.

Keywords: symbolic violence, symbolic exclusion, media discourse, traditional pattern .

\*المؤلف المرسل

#### 1. مقدمة:

تعد الدلالات و الرموز التي تشكل تصوراتنا بناء اجتماعي تربوي يرتبط أكثر بذلك الشكل من القوة الخفية التي تكسب شرعيتها من ذلك التشكل الخفي لعلاقات القوة بين من هو خاضع و بين من يملك سلطة إخضاع الآخر، و هو الشكل الذي تتأسس به العديد من ثقافاتنا و تصوراتنا عن الحياة، و الذي تتم إعادة انتاجه عن طريق العديد من المؤسسات الاجتماعية المختلفة مثل المدرسة و التلفزيون...إلخ على سبيل المثال لا الحصر، كما يؤكد ذلك عالم الاجتماع بيار بورديو (بورديو، العنف الرمزي،ص35، 1994) فالتلفزيون الذي دعى بيار بورديو الى دراسته على نحو مختلف، باعتباره مؤسسة من مؤسسات المجتمع وحقلا من حقول ممارسة العنف الرمزي، (بورديو، الهيمنة الذكورية،ص12، 2009)بشكل لا واعي رمزي، يعد أيضا وسيلة تقوم بمهمة تربوية غالبا ما تفرض نسقا معينا من الثقافة و الدلالات و الرموز التي تشكل دون شك ذلك المعقول و المنطقي الذي تشكل في ذواتنا و عقولنا عن طريق تلك السلطة الرمزية التي تنتج و تعيد انتاج علاقات القوة ذاتها التي تشكل النسق التقليدي للسياق الجزائري الذي وصف السعيد لوصيف التفكير فيه بالحتمي و الدوقمائي (لوصيف، لعبان، العياضي، بوكروح السعيد لوصيف التفكير فيه بالحتمي و الدوقمائي (لوصيف، لعبان، العياضي، بوكروح

مخلوف، و بوجمعة ،ص15، 2016)، و الذي لا يزال يعاني من القدرة الذاتية على الاستقلالية في تشكيل التصورات المختلفة و المقاربات النفسية الاجتماعية ضمن مجالات اجتماعية الديني السياسي، الثقافي...الخ)، متفقا في ذلك مع ما توصل إليه العديد من الباحثين في السياق الجزائري مثل رضوان بوجمعة، محمد أركون، هشام شرابي، سليمان مظهر و أخرون ...الذين أكدوا أن إشكاليات السياق الاجتماعي التقليدي لا تزال تتشكل من خلال تلك المواجهة و الامتناع اللاواعي عن فهم و ممارسة شروط التحول، الذي يظهر في شكل هابيتوسات و معتقدات منطقية و تاريخية طبيعية بينما لا يعد سوى بناء اجتماعي مغلق و حتمي في حقيقته الغير ظاهرة و الرمزية في أساسها.

فالدراسة الحالية تهدف لقراءة نقدية لحقل من الحقول- التلفزيون-التي يتشكل فيها فهمنا للأشياء و التي تنتج في الأساس عن علاقات القوة الموجودة مسبقا في السياق الاجتماعي للحقل و المجتمع كعنف رمزي، علينا أن نختبره من خلال محاولتنا تحديد المفهوم و نقله من علم الاجتماع إلى علوم الإعلام و الاتصال و حتى و إن كان يبدو ذلك صعبا بعض الشيء، إلا أن البحث العلمي بإمكانه أن يمدنا بالأدوات و المناهج التي تمكننا من اختبار المفهوم.

و عليه نطرح التساؤل التالي: ماهي دلالات العنف الرمزي التي تتشكل و تظهر في الخطاب الإعلامي الجزائري؟ وماعلاقتها بالنسق الاجتماعي التقليدي ؟

وإن كانت السوسيولوجية الحديثة تسمح لنا بالخروج من التصورات الحتمية و الحصول على تصور أوضح لبناء مفاهيمي لواقع إجتماعي يتميز بالتعددية و الديناميكية و التناقضات كما يؤكد ذلك السعيد لوصيف، (لوصيف، لعبان، العياضي، بوكروح مخلوف، و بوجمعة ،ص17، 2016)فإن هذا البحث سيعتمد على منهجية الرصد الإعلامي من أجل الإجابة على مجموعة من الفرضيات التي تنطلق في أساسها من فكرة التفتح البورية (مذبوح، 2009).

#### وتقوم الدراسة على الفرضيات التالية

- يقوم الخطاب الإعلامي في التلفزيون الجزائري بإعادة إنتاج الأفكار الثقافية والاجتماعية السائدة في النسق.
- يبني الخطاب الإعلامي في التلفزيون الجزائري على علاقات القوة التي تشكل النسق التقليدي .
- تعبر الدلالات و الرموز التي يبثها الخطاب الإعلامي في التلفزيون الجزائري على الدوقمائية و الانغلاق بدل التفتح و التحرر العقلي.
- يقوم الخطاب الإعلامي في التلفزيون العمومي بفرض شرعية الدلالات عن طريق إخفاء عملية العنف الرمزي و إظهارها بشكل طبيعي .

## وقد اعتمدنا المقاربة المنهجية لعملية الرصد الإعلامي التالية

منهجية الرصد الإعلامي Monitoring، الذي يدعو الباحث جمال زرن (زرن، 2015) إلى استخدامه كمنهجية جديدة بإمكانها أن تسمح لنا باستخراج المؤشرات، وبما أن المؤشرات تحيلنا أكثر إلى تلك المعاني الرمزية فتعد هذه المنهجية مناسبة لمعالجة موضوع البحث.

رصدنا حصة للعائلة التي يتم ينها في التلفزيون العمومي الجزائري و تحديدا القناة الأرضية، كل يوم أربعاء وحاولنا رصد فقط المواضيع التي تتعلق بالعائلة والمجتمع، حيث من ضمن جميع الأعداد التي عرضت سنة2021، رصدنا 14 حصة.

و قد قمنا برصد و إحصاء عدد التكرارت التي تحمل فيها الخطابات شكلا من أشكال العنف الرمزي، وتم قياس عملية الرصد و تقييمها بطريقتي القياس الكمي والنوعي.

الرصد الكمي: يستخدم لمتابعة المادة التي يتم بنها في الحصة التلفزيونية المرصودة خلال فترة الرصد.

الرصد النوعي: حيث نقوم من خلاله بتسجيل الملاحظات التي لا يمكن قياسها و رصدها بلأدوات الكمية، و هذا النوع من الرصد يعتبر استكمالا لجهود الرصد الكمي و تحليله، ذلك أن الرصد الكمي يقيس عدد التكرارات فقط، أما الرصد النوعي فيقوم بتحليل مضمون المادة التي يصعب قياسها امبريقيا. (بوجمعة ، 2014)

## 2. قراءة في أهم مفاهيم البحث:

## 1.2 العنف الرمزي و التلفزيون: المفهوم والتشكل

يعد مفهوم العنف الرمزي من المفاهيم التي وضعها بيار بورديو مشيرا إلى تلك الحقول المنذورة للإنتاج الرمزي، مؤكدا أن التلفزيون يعد حقلا من الحقول الهامة والمختلفة في إنتاج تلك السيطرة الرمزية المخفية، حيث يقوم بعملية إخفاء عن طريق الإظهار، " chachon toute en motrent (بورديو، التلفزيون و آليات التلاعب بالعقول، 2004) فهو شكل من أشكال العنف التعسفي الذي ينكره المسيطر و يتقبله المسيطر عليهم، وهو يحيل في أساسه إلى تراتبية اجتماعية أساسها علاقات القوة الموجودة و التي تعيد إنتاج ذات الأفكار الثقافية و الاجتماعية و السياسية الموجودة مسبقا و الناتجة في أساسها من ذات العلاقات.

و قد اتهم جورج جيربينر التلفزيون بالغرس الثقافي منذ السبعينات في بنائه لعلاقة الهيمنة الذكورية مثلا كواحدة من التصورات التي تشكل عنفا رمزيا، الموضوع الذي تكلم عنه بيار بورديو في كتابه حول النسق التقليدي (بورديو، الهيمنة الذكورية، 2009) و أكده أيضا سليمان مظهر في نظرية المجابهة الاجتماعية (مظهر، 2010).

ففكرة العنف الرمزي تعتمد على نظرية الإعتقاد أو ما يسمى إنتاج الاعتقادات، في سعي إلى إستشراك الضروري من أجل إنتاج فاعلين ممنوحين بأنظمة إدراك و تقدير تتيح لهم فهم الايعازات المسجلة في وضعية أو خطاب بأن يخضعوا لها (شوفيري، ص220،221).

و بما أن التلفزيون يمتلك القدرة على تطبيع صورة معينة على حد قول إدوارد سعيد، فإن هذا التطبيع يعد نوعا من العنف الرمزي، فإلى جانب دوره الترفيهي يعمل التلفزيون على صياغة المجتمعات، و تشكيل الرأي العام و التسويق لأفكار و زرع قيم و مبادئ بين الأفراد، و كذا الترويج لعدة مفاهيم. (سعيد ،ص11، 2011)

فلا يمكن مثلا تجاهل الفضاءات ذات المعانى اللامرئية المتأصلة في الأجساد و التي تبرر الهيمنة الرمزية بالاختلاف البيولوجي مثلا الأمر الذي يؤكده هشام شرابي في السياق التقليدي العربي مثلا، ( في إشارته لتلك التربية المبنية على أساس بيولوجي، و المقدمة للمجتمع كمعطى تاربخي يبدو كأنه طبيعي وهو الذي ينطلق في أساسه من علاقات القوة التي تشكل السياق الأبوي)، (شرابي ، 1984) و هو ما يمكننا ملاحظته في السياق الاجتماعي محل البحث، الذي أكدت الباحثة إيمان بن نعجة إعادة إنتاجه في الدراما الجزائرية، الأمر الذي يقودنا إلى البحث أكثر في دلالات العنف الرمزي الموجودة في الخطابات الإعلامية الجزائرية، و التساؤل حول ماهيتها ورموزها. ( (بن نعجة ، 2018) فالتلفزيون بقدر ما هو وسيلة إعلام لها سلطة على المجتمع بقدر ماهو مؤسسة من مؤسساته قد تعكسه ، و تكون مرآة لتمثلاته و مخياله الاجتماعي المجتمع في فضاءاته العامة، لينتج الصورة ذاتها التي بنيت علها علاقات القوة في المجتمع في فضاءته العامة، و بقدر ماهو مؤسسة من مؤسسات المجتمع بقدر ما سيتأثر في انتاج مادته الإعلامية بالنظام المالي و الاقتصادي و السياسي للمجتمع كما تشير إلى ذلك الباحثة (sourd ) Sourd Cécile.

فالعنف الرمزي الذي يمارسه التلفزيون هو عنف لطيف في الحدود التي لا ينكشف فيها عن قوة وطئته لكنها واقعية فعلا لأنها منبع إنقاص القيمة الاجتماعية والانفعالات المؤلمة (ذل، قلق، خجل..إلخ)، التي ترافق العنف الرمزي بشكل غير مرئي ومموه من الشك و تنساق بالبداهة العادية للتاريخ، و لذلك البعد الرمزي هو أيضا تبرير لسلطة تكتسب

مشروعيتها من تعسفيتها، مثل ذلك العنف البنيوي للتعسفية الثقافية الموروثة . (شوفيري، ص221 2013)

فالمهمة التربوية التي يقوم بها التلفزيون هو شكل من أشكال العنف الرمزي، بالقدر ما الذي نلحظ فيه ذلك التمييز و العزل يستتبعها، بفرض و ترسيخ بعض الدلالات بقدر ما تكون عملية انتقاء آلية لنشاط تربوي يعيد إنتاج الانتقاء التعسفي الذي تقوم به موضوعيا جماعة أو طبقة من خلال تعسفها الثقافي أو ضمن إطاره، وما يشكل هذه الدلالات التي يتم انتقائها هو اعتبارها في السياق أو النسق الاجتماعي نظام رمزي يحدد موضوعيا ثقافة جماعة أو طبقة تدين بوجودها للشروط الاجتماعية التي هي نتاج لها.

## .2.2 النسق التقليدي و ميكانيزمات العنف الرمزي:

تتميز مؤسسات النسق التقليدي بالقصور ولذلك تميل من حيث وظيفتها المخصصة إلى معاودة إنتاج صورتها الأصلية كما يشير إلى ذلك بيار بورديو، (شوفيري، ص231 2013) حيث تعود بالأساس هذه المؤسسات إلى استخدام ميكانيزمات و أدوات العنف الرمزي كمرجعية تربوية تتميز بديمومة بنيوية أطول مما لاي مرجعية أخرى.

و قد أكد السعيد لوصيف في مقال له حول التفكير في المجتمع الجزائري عن تداعيات التصورات الحتمية التي تميز طريقة التفكير في الظواهر النفسية والاجتماعية للنسق التقليدي ، والذي تسبب في تراجع العلوم الاجتماعية في الجزائر، حيث لم يتم توجيه هذا الفكر نحو القبول بفكرة الحرية، و بقي حبيس الدوقمائية و الإنغلاق الفكري، (لوصيف ، لعبان، العياضي، بوكروح مخلوف، و بوجمعة ،ص 16،2016) و القبول بتلك الحقائق اليقينية الجاهزة، و إذا كان النشاط التربوي هو تعسف البد أن يقوم لينتج تطبعا مستديما، فإن ميكانيزمات العنف الرمزي هي ذاتها التي تنطبق على خطر الانغلاق عن تلك الآلية المجتمعية التي تسمح لنا بالانتقال الى الحداثة في معناه الذي أشار اليه هشام شرابي عند تعريفه لها بأنها عملية تحول من نمط معرفي الى نمط آخر، يختلف عنه جذريا.

فهشام شرابي يؤكد على أن القطيعة الابستيمولوجية عن الطرق التقليدية لفهم الواقع و إحلال أنماط فكرية جديدة، وذلك لا يمكنه أن يحدث في ظل النظام الاجتماعي التقليدي و الثقافة الاجتماعية التقليدية التي تشكل نوعا من العنف المادي و الرمزي الذي يمارسه المجتمع في مواجهة ما يهدد نظامه.

و إذا كانت مؤسسات المجتمع التقليدي( الأسرة، وسائل الاعلام، المدرسة...إلخ)، تعمل على الحفاض على الموروث عن طريق العديد من الميكانيزمات التي تشكل عنفا رمزيا فإنها أيضا تعمل كنشاط تربوي على معاودة انتاج العلاقة التي تقيمها جماعة أو طبقة معينة مع ثقافتها، أي معاودة إنتاج الغفلة عن حقيقة هذه الثقافة من حيث أنها موضوعيا تعسف ثقافي، و هي ذات الفكرة التي يتكلم عنها سليمان مظهر عن السياق الجزائري مؤكدا أنه يملك ثقافة تقليدية رغم أنه يرفض الاعتراف بذلك و الدليل أن الجزائريين لم يقبلوا الإسلام كما هوبل وظفوه حسب شروط ثقافتهم وبطريقة تجعلهم يأملون دخول الجنة، وغالبا ما تتميز هته الثقافة بالتخفي، فالثقافة التقليدية لبست تقليدية لكونها قديمة و تقتصر على التقاليد، بل لأنها قائمة على عجز الأشخاص و الشبكات العلاقاتية و الجماعات على التحكم في وسائل معيشتهم و تنظيم مصيرهم حسب حاجاتهم وطموحاتهم، (مظهر، ص52، 2010)، و هي تلك الحتمية المحدودة المفقودة في النسق التقليدي الجزائري و التي أشار إلها السعيد لوصيف بقوله "الحتمية المحدودة هي تلك الحتمية التي لا تلغى فلسفيا فكرتي الحربة و الصدفة، على عكس الحتمية المطلقة في فهم سيرورات الظواهر الاجتماعية وحدوثها، خاصة في ظل مجتمعات الازمات المستدامة. (لوصيف ، لعبان، العياضي، بوكروح مخلوف، و بوجمعة ، 2016)

فالرأس مال الثقافي هي الثروة الثقافية التي تنقلها النشاطات التربوية العائلية مثلا، والثقافة التقليدية لا تبقى على حالها بل يستخرج منها معانها، لما تتكرر و تتكراكم فتكتسي ثقلا اجتماعيا، تصاغ هذه المعاني في جمل صغيرة و حكم و أفكار و تصبح تتداول

بين الناس، تستخدم كعوامل تنظيم و تسيير الحياة الاجتماعية، ووسائل تلقين الأجيال الجديدة حتى تستوعها و تراعها من خلال اعمالها وتعاملاتها.

وتحمل هذه الثقافة مجموعة من المعاني مثل العدوانية، الخوف، الأبوية،الصراع، الفرص ...إلخ، و يشير كذلك كارل ماركس إلى أولئك الذين يقومون بعملية الترسيخ و إعادة الإنتاج، فيقول " لابد من تربية المربي"، (شوفيري، ص46، 2013)الذي نعطيه مثلا صفة الابوية و نعتبر كل ما يأتي من خلاله من معارف ومعلومات صحيحة، متجاهلين تعسفيتها و بأنها تضع أفعالنا اللاحتمية ضمن دائرة جهلنا بأفعالنا المحتومة علينا، التي تشكلنا كذات عارفة متناهية، و تعلق زمننا المستقبلي على عقارب ساعات الهيمنة والشمولية الابستيمية مهما كان مصدرها وهو ما يدفعنا كباحثين للتساؤل حول أشكال هذا العنف المتستر و الخفي الرمزي الذي يمارسه التلفزيون بإعتباره مؤسسة من مؤسسات المجتمع التقليدي بنسقه وسياقه المغلق و الدوقمائي.

#### 3.2 القيم الاجتماعية والسلطة الرمزية:

تفرض المجتمعات التقليدية مجموعة من القيم الاجتماعية التي يتم على أساسها قبول الافراد، وعدم عزلهم، من شبكة العلاقات العائلية التي تتحكم في العلاقات الاجتماعية و تعتبر إمتدادا لها، والعائلة هي نموذج التنظيم الاجتماعي التقليدي.

فالمجتمعات التقليدية تقوم على الشبكات العلاقاتية خصوصا، و قد أرجع ذلك مثلا هشام شرابي و محمد عابد الجابري إلى قبلية و دموية المجتمعات التقليدية، لذلك يختار الفرد العلاقات الاجتماعية التي تسهل له تحصيل ما يبتغيه دون مراعاة الشروط التي تفرضها الإجراءات الرسمية في المؤسسات الإدارية مثلا. (الجابري، 2000)

تقسيم الأدوار بين الجنسين و الفضاءات يعد أيضا من الأفكار الأساسية الاجتماعية التي أكدها العديد من الباحثين في السياق الجزائري مثل الباحث رضوان بوجمعة، إيمان بن نعجة، مالك بن نبي و غيرهم ... إلخ، فتربية الذكر غير تربية الأنثى حيث يحضى الذكر

بالاهتمام الكبير و تعطى الحرية اكثر للأنثى فتكتسب تلك المساحة التي تسمح لها بإكتساب شخصية مستقلة بينما يصبح الذكر أكثر اتكالية و عجزا و تهربا من المسؤولية . و تعد السلطة الرمزية التي يملكها النظام التربوي الذي ينتقل بين مؤسسات المجتمع بمختلف أنواعها تلك القوة الناعمة التي تؤبد لا شعوريا تلك الدوكسا التي تجيب عن ذلك الإذعان المدني، و التماهي في قبولها بأنها شرعية و تاريخية طبيعية أبدية، فبيار بورديو يقول أنه حتى تلك السيطرة العارية التي تقوم على المال و السلاح يكون لها دوما دور رمزي، فالإكراه المحظ لعلاقات القوة يترافق دوما بعلاقات المعنى، ويجب عليه كي يرسخ سلطته ان يتحول الى نفوذ ادراكي تماما عن طريق التكرار الذي يخلق التطبع بالأفكار والقيم والموروثات الثقافية .(شوفيري، ص 45، 2013)

السلطة الرمزية لا تعين شكلا خاصا من السيطرة بل هي تعين القوة التي تملكها كل سيطرة مهما كان نوعها (اقتصادية، سياسية، ثقافية...)، حتى تصير قادرة أن يتم الاعتراف بها، فالسلطة الرمزية تتحدد بالمعتقد المشترك، فالنظام الاجتماعي يفرض نفسه عن طريق انخراط الفاعلين الاجتماعيين في الترسيمات التي تستعبدهم باعتراف ضمني منهم و رؤيته كأنه شرعي، و يرى بورديو أنه كي نكشف عن هذه السلطة علينا أن نقوم بتحليل تلك الأشكال العادية للسيطرة التي تنزع القوة الرمزية، و هو ما سنحاول القيام به في هذه الدراسة من خلال رصد دلالات العنف الرمزي في الخطاب الإعلامي التلفزيوني، من خلال تحديد بعض الأفكار الاجتماعية و الثقافية التي يجري إعادة انتاجها في الخطاب التلفزيوني، وحتى و إن لم نتمكن من استنباط كل دلالات العنف الرمزي غير أننا سنتمكن من استنباط بعضها أو حتى أهمها.

فالمعنى الذي يعطيه بيار بورديو للسلطة الرمزية هو ذاته ذلك الذي تحدث عنه العديد من علماء الاجتماع في النظام الاجتماعي التقليدي الجزائري مثل سليمان مظهر، هشام شرابي، سعيد لوصيف...إلخ، مشيرين الى قوته و قوة إعادة انتاجه، وهو ذلك المعنى المحفور في علاقات القوة و المتجذر في تاريخ الأجساد و الأشياء.

وتعد القيم الاجتماعية التي تحكم النظام الاجتماعي التقليدي من بين أهم الأفكار التي تمارس عنفا رمزيا تشرعنه السلطة الرمزية التي تقوم بها وسائل الاعلام على نحو مختلف كما يصفها بيار بورديو. (بورديو، الهيمنة الذكورية، 2009)

و يصف سليمان مظهر وظائف القيم الاجتماعية الثقافية التقليدية، بأنها لا تمثل ركائز يعتمدها الفرد في أعماله و تعاملاته، بل تمثل آليات دفاع ضد التدخلات الخارجية ووسائل قمع تمنع الشخص عن التعبير على حاجاته وطموحاته و على محاولة تغطينها حتى يبقى في حاجة الى سند اجتماعي في كل ما ينوي القيام به، و ذلك بسب العديد من القيم الاجتماعية، كبث الطاقة الجنسية، كبت العواطف وعدم التعبير عنها، الحياء، الانتماء للجماعة، التفاعلات الاجتماعية، انهاز الفرص، التكيف مع الأوضاع، الكتمان الاقتباس، الامتثال الاجتماعي، ربط الحياة الاجتماعية بالتبعية، تأنيث الحياة العائلية، بالإضافة فلا يستطيع ممثلو المجتمعات المتخلفة أن يبقوا على ما هم عليه. إنهم شروطها، و يطالبون بالاستفادة من حيوية المجتمعات المتطورة بدون مقابل، و حتى شروطها، و يطالبون بالاستفادة من حيوية المجتمعات المتطورة بدون مقابل، و حتى يحصل العكس على الطاقة البشرية أن تتحرر من الفخاخ النفسية الاجتماعية التقليدية (مظهر، 2010) حسب ما يدعو إليه سليمان مظهر، و هشام شرابي.

#### 3. الرصد الإعلامي للعنف الرمزي في الخطابات الإعلامية

#### 1.3 العينة المرصودة:

تتمثل العينة المرصودة من حصة للعائلة التي يتم ينها في التلفزيون العمومي الجزائري و تحديدا القناة الأرضية، كل يوم أربعاء وحاولنا رصد فقط المواضيع التي تتعلق بالعائلة والمجتمع، حيث من ضمن جميع الأعداد التي عرضت سنة2021، رصدنا 14 حصة.

و قد قمنا برصد و إحصاء عدد التكرارت التي تحمل فها الخطابات شكلا من أشكال العنف الرمزي، وتم قياس عملية الرصد و تقييمها بطريقتي القياس الكمي والنوعي، كما سبق شرح ذلك.

الجدول 1: عينة المواضيع و العناوين المرصودة

| المدة الزمنية للعرض | تاريخ البث  | مواضيع الحصص               |
|---------------------|-------------|----------------------------|
| 1ساعةو2دقيقة        | 2021/04/ 16 | الكفالة                    |
| 1ساعة و 3دقائق      | 2021/03/30  | رمضان والعائلة والمجتمع    |
| 1ساعة و4 دقائق      | 2021/05/19  | الزواج                     |
| 1ساعة 4دقيقة        | 2021/05/26  | ضغط الامتحانات على العائلة |
| 1ساعة و1دقيقة       | 2022/04/22  | رمضان والدراسة             |
| 1ساعة و8دقائق       | 2021/06/02  | الأم المثالية              |
| 1ساعة و7دقائق       | 2021/03/24  | تحمل الأطفال للمسؤولية     |
| 1ساعة و10دقائق      | 2021/03/17  | التكوين الثقافي لأبناننا   |
| 1ساعة و 05 دقائق    | 2021/03/10  | المرأة بين البيت والعمل    |
| 1ساعة 10دقائق       | 2021/06/03  | الأولياء والمدرسة          |
| 1ساعة و1دقيقة       | 2021/02/25  | نشر المحبة في العائلة      |
| 1ساعة و13دقيقة      | 2021/02/10  | التماسك الاسري والميراث    |
| 1ساعةو6دقائق        | 2021/01/27  | تنشأة الطفل                |
| 1ساعة و4 دقائق      | 2021/01/20  | الوفاءبين الزوجين          |

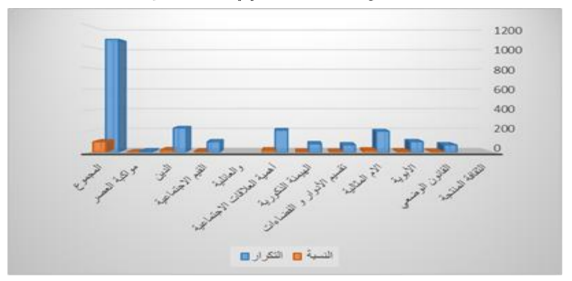
ما يمكن ملاحظته في الجدول أعلاه الذي يتناول عناوين الحصص المرصودة، أن أكبر مدة زمنية تم منحها لموضوع التماسك الأسري و الميراث، بما يقدر بـ 1 ساعة و 13 دقيقة، و

هو أحد المميزات الثقافية للنسق التقليدي الجزائري كما تم التطرق إليه سابقا، بينما جاءت المرتبة الثانية من نصيب الأم المثالية بـ 1ساعة و8دقائق، فالتعلق بصورة الأم وقلق الانفصال عنها هو أيضا من مكونات النسق التقليدي كما يؤكده السعيد لوصيف، (لوصيف، لعبان، العياضي، بوكروح مخلوف، و بوجمعة ، ص33، 2016) و جاءت المرتبة الأخيرة من نصيب موضوع رمضان و الدراسة و قد يعود ذلك إلى ما يمنحه السياق من أهمية لطلب العلم أو ربط ذلك بالشعائر الدينية، فالسياق التقليدي يقوم عادة بتغير الدين حسب تقاليده و ليس العكس.

الجدول 02: يوضح عدد تكرارات إعادة انتاج مكونات النسق التقليدي

| التكرارت والنسب           | التكرار | النسبة |
|---------------------------|---------|--------|
| الثقافة المنتجة           |         |        |
| القانون الوضعي            | 70      | 6.53   |
| الأبوية                   | 101     | 9.43   |
| الام المثالية             | 200     | 18.67  |
| تقسيم الأدوار والفضاءات   | 70      | 6.53   |
| الهيمنة الذكورية          | 80      | 7.46   |
| أهمية العلاقات الاجتماعية | 210     | 19.60  |
|                           |         |        |
| والعائلية                 |         |        |
| القيم الاجتماعية          | 100     | 9.33   |
| الدين                     | 230     | 21.47  |
| مواكبة العصر              | 10      | 0.93   |
| المجموع                   | 1071    | 100    |

الشكل 1: إعادة إنتاج مكونات النسق التقليدي في الخطابات التلفزيونية



يبين الشكل أدناه أن التلفزيون يقوم بعملية إعادة إنتاج لمكونات النسق التقليدي، حيث تصدر الدين21.74%، العلاقات الاجتماعية والعائلية19.60%، و الأم المثالية18.67%، المراتب الأولى على التوالي وذلك لاعتبار هذه المكونات أهم ما يحرك الثقافة التقليدية ويجعل السياق يعيش في مواجهة عنيفة مع عوامل المعاصرة، خاصة أن النسق التقليدي يستخدم الدين من اجل المحافظة على الثقافة التقليدية و ليس العكس. و الدليل أن الأفكار التي تتعلق بمواكبة العصر تذيلت الترتيب بنسبة9.0%، بينما توسطت الأبوية، الهيمنة الذكورية، تقسيم الفضاءات، القانون الوضعي...الخ، الترتيب بنسب متقاربة في مجملها.

الجدول 03: يوضح مؤشرات انتاج العنف الرمزي في الخطابات التلفزيونية التربوية

| النسبة | التكرار |                    |
|--------|---------|--------------------|
|        |         | نوع الأفكار        |
| 0.93   | 10      | الأفكار الانفتاحية |
| 99.06  | 1061    | الأفكار الدوقمائية |
| 100    | 1071    | المجموع            |

الشكل 2: مؤشرات و دلالات العنف الرمزي في الخطاب التربوي التلفزيوني

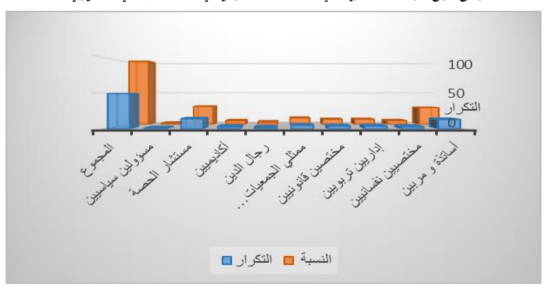
| 100        | 99      | .06 0.93          |                             | 000         |
|------------|---------|-------------------|-----------------------------|-------------|
| جموع       | ية      |                   | لأفكار الأفكار<br>الانفتاحي |             |
|            | المجموع | لأفكار الدوقمائيه | الأفكار الانفتاحية ال       | نوع الأفكار |
| التكرار    | 1071    | 1061              | 10                          |             |
| 100 النسبة |         | 99.06             | 0.93                        |             |

يوضح الشكل 02 أن الأفكار الدوقمائية المغلقة التي تعيد إنتاج علاقات القوة، و الثقافة الاجتماعية السائدة في السياق هو الغالب في الخطاب الإعلامي التربوي، بنسبة 99.06% الحتمية، أما الأفكار الانفتاحية فلم تصل حتى واد بالمائة، وهو دليل على صحة ما ذهب إليه السعيد لوصيف وما ذكرناه سابقا، حول دوقمائية المعرفة و التفكير في النسق التقليدي.

جدول 04: يوضح علاقة المتدخلين بالمؤسسات التربوبة المرجعية كسلطة رمزية

| النسبة | التكرار | الضيوف المتدخلين         |
|--------|---------|--------------------------|
| 26.53  | 13      | أساتذة ومربين            |
| 6.12   | 03      | مختصيين نفسانيين         |
| 8.16   | 04      | إداريين تربوبين          |
| 8.16   | 04      | مختصين قانونيين          |
| 10.20  | 05      | ممثلي الجمعيات والنقابات |
| 4.08   | 02      | رجال النين               |
| 6.12   | 03      | أكاديميين                |
| 28.57  | 14      | مستشارالعصة              |
| 2.04   | 01      | مسؤولين سياسيين          |
| 100    | 49      | المجموع                  |

الشكل 03: يوضح أنواع المرجعيات التربوبة التي تشكل السلطة الرمزية في الخطاب الإعلامي التلفزيوني



يؤكد الشكل رقم 03 أن المرجعيات الأساسية التربوية التي تعتبر سلطة رمزية هي الأساتذة بنسبة 28.53%، ثم يأتي بعدها ممثلي

الجمعيات و النقابات، إداريين تربويين ...إلخ ، و هو ما يدل على أن المؤسسات الرسمية و الإدارية على رأسها المدرسة، هي التي تتحكم في إعادة الإنتاج و تشكل المرجعيات الأساسية لإعادة انتاج الثقافة ، والواضح جدا أنه رغم غياب رجال الدين الا أن أفكارهم يعاد انتاجها كأشكال تربوية من طرف المرجعيات الأساسية في التربية مثل الأساتذة، و هو يفسر ما يذهب اليه كل من سليمان مظهر و السعيد لوصيف اللذان يؤكدان أن النسق التقليدي يعتمد على الموقف الديني الحتمى حسب ما تفرضه شروط الثقافة التقليدية

| ā   | مواكب |       | الدين |     | القيم    | ن     | العلاقان | ā     | الهيما | م الأدوارو ا | تقسيه | ية   | الأم المثال |       | الأبوية | وضعي  | قانون | الأفكار  |
|-----|-------|-------|-------|-----|----------|-------|----------|-------|--------|--------------|-------|------|-------------|-------|---------|-------|-------|----------|
| ر   | العص  |       |       | ية  | الاجتماء | ىية   | الاجتماء | رية   | الذكو  |              |       |      |             |       |         |       |       | الضيف    |
| %   | Ĺ     | %     | ت     | %   | ن        | %     | ت        | %     | Ċ      | %            | ت     | %    | ن           | %     | ŗ       | %     | ·J    |          |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       |          |
| 20  | 02    | 35.21 | 81    | 29  | 29       | 40.95 | 86       | 25    | 20     | 30           | 21    | 29.5 | 59          | 37.62 | 38      | 7.14  | 05    | أساتذة   |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       |          |
| 20  | 02    | 6.30  | 14    | 06  | 06       | 5.23  | 11       | 8.57  | 07     | 10           | 07    | 5    | 10          | 4.95  | 05      | 00    | 00    | نفساني   |
| 00  | 00    | 4.78  | 11    | 08  | 08       | 5.23  | 11       | 8.57  | 07     | 8.57         | 06    | 7.5  | 15          | 7.92  | 08      | 7.14  | 05    | إداري    |
| 10  | 01    | 3.47  | 08    | 06  | 06       | 4.76  | 10       | 8.57  | 07     | 5.71         | 04    | 08   | 16          | 8.91  | 09      | 40    | 28    | قانوري   |
| 10  | 01    | 14.78 | 34    | 09  | 09       | 5.71  | 12       | 11.25 | 09     | 11.4         | 08    | 6.5  | 13          | 5.94  | 06      | 11.42 | 08    | ممثل     |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       | جمعية    |
| 00  | 00    | 2.60  | 06    | 07  | 07       | 3.80  | 08       | 7.5   | 06     | 5.71         | 04    | 3.5  | 07          | 3.96  | 04      | 00    | 00    | رجل دین  |
| 30  | 03    | 1.73  | 04    | 07  | 07       | 3.80  | 08       | 6.25  | 05     | 5.71         | 04    | 03   | 06          | 3.96  | 04      | 8.57  | 06    | أكاديميي |
| 10  | 01    | 30    | 69    | 24  | 24       | 28.57 | 60       | 21.25 | 17     | 17.14        | 12    | 32.5 | 65          | 24.75 | 25      | 21.42 | 15    | مستشار   |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       | الحصة    |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       |          |
| 00  | 00    | 1.30  | 03    | 04  | 04       | 1.90  | 04       | 2.5   | 02     | 5.71         | 04    | 4.5  | 09          | 1.98  | 02      | 4.28  | 03    | مسؤول    |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       | سياسي    |
|     |       |       |       |     |          |       |          |       |        |              |       |      |             |       |         |       |       |          |
| 100 | 10    | 100   | 230   | 100 | 100      | 100   | 210      | 100   | 80     | 100          | 70    | 100  | 200         | 100   | 101     | 100   | 70    | المجموع  |

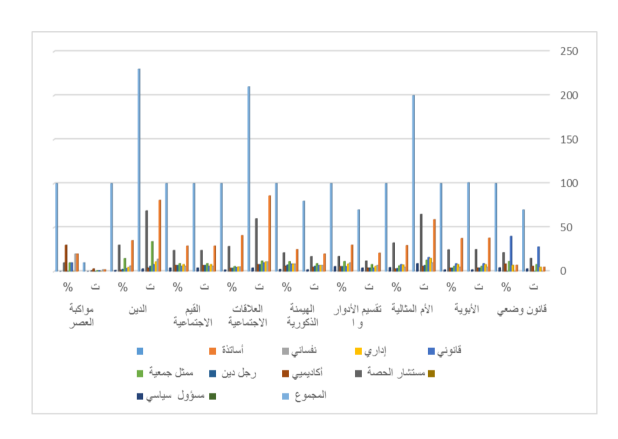
السائدة

الجدول 05: يمثل علاقة ضيوف الحصة بإعادة انتاج الأفكار

يوضح الجدول أعلاه أن أكثر الأفكار التي يقدمها الضيوف هي أفكار دينية رغم أنهم ليسو مختصين بالدين، و ذلك يفسر إعادة إنتاج ميكانيزمات النسق التقليدي، الذي يعد الدين أحد أهمها في محاولة لتجاهل السياق الثقافي التقليدي و أقلمة الدين حسب العادات والتقاليد القديمة، وقد كان الأساتذة و المختص القانوني أكثر منتجين للأفكار الدينية،

بنسبتي 35.21%،30، كذلك نلاحظ أهمية الشبكات العلاقاتية عند الضيوف التي شكلت

كذلك أكثر الأفكار المطروحة من طرف الأساتذة و المستشار القانوني، و هو ما يؤكد إعادة انتاج واضحة لثقافة النسق التي تعتمد على الشبكات العائلية كما سبق الحديث عن ذلك



الشكل 04: يمثل علاقة إعادة إنتاج الضيوف بالأفكار

#### 4. خاتمة:

يعتبر مفهوم العنف الرمزي من المفاهيم العلمية التي كان لابد من إختبارها و قياسها في مجال الاعلام و الاتصال، خاصة أن بيار بورديو قد أشار إلى المؤسسة الإعلامية كحقل من حقول إعادة إنتاج الأفكار الثقافية السائدة، (بورديو، الهيمنة الذكورية، (2009) بشكل تربوي متعسف، يسمح أيضا بإعادة إنتاج علاقات القوة التي تساعد النظام الاجتماعي القائم على البقاء رغم ديناميكية الزمان حسب مفهوم السعيد لوصيف. (لوصيف، لعبان، العياضي، بوكروح مخلوف، و بوجمعة ، ص18، 2016)

وقد اشرنا في الجانب النظري للدراسة على واقع السياق الاجتماعي التقليدي الجزائري و ثقافته الصراعية مع مقومات العصر ومدركاته المعرفية، و ذلك حتى نتمكن من رصد دلالات العنف الرمزي و ميكانيزماته من منطلق السياق الاجتماعي محل الدراسة وليس فقط من مفهوم العنف الرمزي فقط.

و قد أفرزت نتائج الرصد أن التلفزيون الجزائري يقوم بعملية إعادة الإنتاج لأهم المقومات الثقافية للنسق التقليدي الجزائري، فقد شكلت الشبكات العلاقاتية الاجتماعية و العائلية و إستخدام مرجعيات الحصة (الضيوف) للدين أهم عناصر إعادة الإنتاج، كما شكلت صورة الأم المغذية أهم مؤشرات العنف الرمزي في الخطاب الإعلامي التلفزيوني، إضافة إلى اعتبار الأفكار الدوقمائية المغلقة أهم الأفكار التي يطرحها الضيوف في كل مرة.

كما أكدت الدراسة أن القيم الاجتماعية السائدة في النسق، مثل الهيمنة الذكورية، و تقسيم الأدوار، الاقصاء الرمزي، الأبوية...إلخ، هي التي يعاد إنتاجها من طرف المربيين و خاصة الأساتذة ومستشار الحصة و كذاممثلي الجمعيات و النقابات.

يعد من المهم التساؤل حول نوعية الصيغ التربوية و المعارف التي تشكل تصوراتنا داخل النسق الاجتماعي، بمختلف مؤسساته وحقوله، خاصة في ظل مجتمعنا الذي يصفه السعيد لوصيف بمجتمع الازمات المستدامة، الذي يحتاج إلى التفتح الفكري نحو مختلف ظواهره النفسية و الاجتماعية.

#### مراجع

- sourd, C. (s.d.). *l'éxclusion symbolique des femmes politique dans les médias française*. lyon.
  - إدواردو سعيد . (2011). تغطية الاسلام (المجلد الاولى ). (سميرة نعيم خوري، المترجمون) بيروت: دار الأداب للنشر والتوزيع.
  - السعيد لوصيف ، عزيز لعبان، نصر الدين العياضي، بوكروح مخلوف، و رضوان بوجمعة . (2016). التفكير في منهجيات دراسة المجتمع الجزائري (المجلد الأولى). الجزائر.
    - ايمان بن نعجة . (2018). البناء الاجتماعي لعلاقة المرأة بالرجل في الدراما التلفزيونية . الجزائر .
  - بيار بورديو. (1994). *العنف الرمزي* (المحلد الأولى). (نظير جاهل، المترجمون) بيروت الحمراء، بيروت/الحمراء: المركز الثقافي العربي.
    - بيار بورديو. (1994). العنف الرمزي (المجلد الأولى ). (نظير حاهل، المترجمون) بيروت: المركز الثقافي العربي. بيار بورديو. (2004). التلفزيون و آليات التلاعب بالعقول (المجلد الطبعة الأولى ). (درويش الحلوجي، المترجمون) دمشق: دار كنعان للدراسات والنشر.
    - بيار بورديو. (2009). الهيمنة الذكورية (الجحلد الأولى ). (سلمان قعفراني، المترجمون) بيروت: المنظمة العربية للترجمة.
      - جمال زرن. (ديسمبر، 2015). الميديا و رصد النوع الاجتماعي. المجلة التونسية لعلوم الاتصال.
      - رضوان بوجمعة . (مايو/يونيو، 2014). خطابات الحقد و الكراهية في الصحافة المكتوبة التونسية. بحوث العلاقات العامة، صفحة 124.
- ستيفان شوفالييه، كريستيان شوفيري. (2013). معجم بورديو (المجلد الأولى). (الزهرة ابراهيم، المترجمون) دمشق: الأنية للدراسات و النشر و التوزيع.
  - سليمان مظهر. (2010). نظرية المواجهة النفسية الاجتماعية . الجزائر: منشورات ثالة .
- لخضر مذبوح . (2009). فكرة التفتح في فلسفة كارل بوبر (المجلد الطبعة الأولى). الجزائر العاصمة: الدار العربية للعلوم ناشرون.
  - محمد عابد الجابري. (2000). نقد العقل العربي: محدداته وتجلياته (المجلد الرابعة). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.
  - هشام شرابي . (1984). مقدمات لدراسة المجتمع العربي (المجلد الطبعة الثالثة ). بيروت: الدار المتحدة للنشر.