# "الصراع في السياق القصصيّ القر آنيّ "سورة يوسف أنموذجاً" The struggle in the Qur'anic narrative, Surah Yusuf (p), for example

- د. محمدحسن أمرائي \*
- د. عبدالواحد بامری\*
- د. سید محمدحسن موسوی فخر

|  | تاريخ النشر:2020/06/30 | تاريخ القبول:2020/06/30 | تاريخ الإرسال: 2020/05/01 |
|--|------------------------|-------------------------|---------------------------|
|--|------------------------|-------------------------|---------------------------|

#### الملخص:

تزخر قصة النبيّ يوسف بالصراعات المتجذرة فهي تبدأ بالصراع منذ اللحظة الأولى بهذه الرؤيا: {قَالَ يَا بُغَيَّ لا تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيكِيدُوا لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُوٌّ مُبِينٌ} (يوسف: 5) ويستمرّ حتى اللحظات الأخيرة التي تعبر رؤياه المعهودة، إلا إذن فهو في صراع دائم مع شخصيات القصة فردية أو جمعية، على أنّ ليوسف أكثرها حضوراً في مشاهده؛ بحيث إنّ هذه الصراعات المختلفة احتلت حيزا واسعا من مسار الأحداث القصصية. فمن هذا المنطلق، يتناول هذا المقال نشأة الصراع وأقسامه المختلفة ، في قصة يوسف (ع) الفنية؛ باتخاذ الموقف الوصفيّ - التحليليّ الذي يعنى بمكونات النص اللغوية ويتتبع أثره على القارئ، على اعتبار أن النص ممتع، مثير وهادف (معتمداً على المنبج البنيويّ) وبحاول بداية بدراسة فكرة القصة الرئيسية وشخصياتها وحواراتها، على المنبج البنيويّ) وبحاول بداية بدراسة فكرة القصة الرئيسية وشخصياتها وحواراتها،

المؤلف المرسل: د. محمدحسن أمر ائي m.amraei@velayat.ac.ir

- \* أستاذ مساعد في قسم المعارف الإسلامية بجامعة ولايت في إير انشهر (إيران) (avahedbameri@yahoo.com)
- \* أستاذ مساعد في قسم المعارف الإسلامية بجامعة ولايت في إير انشهر (إيران) (suojan1359@gmail.com)

<sup>\*</sup> أستاذ مساعد في قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة ولايت في اير انشهر (ايران) m.amraei@velayat.ac.ir)

ثم يحلل موقع هذا العنصر وأقسامه المختلفة للكشف عن طبيعته الفنية والبنيوية الخاصة في القصة. وأخيراً وصلنا إلى أنّ النبي يوسف (ع) تلك الشخصية الرئيسية التي مع ما مني به من الصراعات والمحن الفادحة في مسيرته الإلهية، لم يتوان عن دوره القيادي للدعوة الإلهية وإنقاذ العباد؛ بل وقف في وجه الحسد ودوافعه ودعا لتحرير الإنسان من نوازعه الذاتية الضيقة. إنّ هذه القصة القرآنية اشتملت على عنصر الصراع بأنواعه المختلفة الداخلية والخارجية والطبيعية ومتفرعاتها كما احتوت على الكثير من المشاهد التصويرية؛ بحيث تجعل المتلقي يرى فعلا ما حدث وكأنه ماثل أمام ناظريه. وهي ذات بنية متماسكة ومتلاحمة في الغالب الأعم.

الكلمات المفتاحية: الأسلوبيَّة؛ البنيويَّة، القصة القرآنية، سورة يوسف (ع)، الحوار، الصراع.

#### **Abstract:**

The story of the Prophet Yusuf (p) is replete with rooted conflicts. It begins with the struggle from the first moment with these vision: "He said: Oh my little boy Don't say your vision to your brothers, so that they can use a dangerous plan against you, No doubt, the Satan is an open enemy to man (Joseph: 5)" And it lasts until the last moments that his dream is interpreted, So, he is in permanent conflict with the characters of the story individually or collectively, although Youssef is the most present in his scenes Whereas, these various conflicts occupied a wide area of the course of anecdotal events. From this standpoint, this article deals with the emergence of the conflict and its different sections in the artistic story of Youssef (p) by taking a descriptive-analytical position that deals with the linguistic components of the text and tracks its impact on the reader, given that the text is interesting, exciting and purposeful (depending on the structural approach) and attempts to start By studying the idea of the main story, its characters, and its dialogues, then it analyzes the location of this element and its various sections to reveal its own technical and structural nature in the story. Finally, we concluded that the Prophet Joseph (PBUH) is the main character with the grave struggles and tribulations he endured in his divine career, and he did not hesitate to lead in his leading role in divine calling and saving slaves; Rather, he stood in the face of envy and his motives, and called for the liberation of man from his narrow self-imperatives we reached that This Qur'anic story included the element of conflict in its various

90

EISSN: 2600-6898

internal, external, and natural types and its ramifications, and it also contained many graphic scenes, so that the recipient could actually see what happened as if it appeared before his eyes. This story has a coherent and often coherent structure.

**Key words**: Stylistics; Structuralism, the Qur'anic story, Surah Yusuf (p) Dialogue, the struggle.

#### 1. إشكالية البحث:

تعتبر قصة يوسف (ع) من أهمّ القصص القرآنية. هناك خصائص بنيوية متجذرة لهذه القصة القرآنية الشهيرة التي لا تزال بحاجة ماسة إلى البحث ولاسيما الصراعات الإنسانية والطبيعية الموجودة فها؛ إذ إنّ إلقاء الضوء على جوانها الكامنة ومستوياتها الداخلية والخارجية وطبيعتها الفنية والبنيوية يتطلّب مجالاً ضخماً للبحث وواقع الحال أن الدراسات التي أجربت عن هذه السورة المباركة لم تلتفت إلها جذرياً من وجهة نظر السلوكيات الصراعية وكيفية معالجة هذه السلوكيات الإنسانية الفردية والجمعية المتعددة والتآزمات التي جرت بواسطتها الحياة المتحركة والمتأزمة والدائرة في حلبة الصراعات المتباينة في السورة. إذن فحاولنا بداية في هذه الدراسة أن نزيل الستار عن الشخصيات المتعددة الأطراف في السورة وكذلك الحوارات التي جرت بينها بصورة مباشرة وجهاً لوجه أو غير مباشرة، حيث قد مهدت تلك الحوارات المختلفة سبلاً لوقوع هذه السلوكيات الصراعية فيما بين الشخصيات، ثم عالجنا عنصر الصراع في السورة بأقسامه المختلفة وعناصره المكونة.

من خلال ما تقدّم، يحاول البحث الحالي الإجابة على الأسئلة التالية:

- هل تمتلك قصة يوسف (ع) عنصر الصراع؟
- ما هي أقسام الصراع في قصة يوسف (ع) القرآنية ؟
- -ماهي المكونات الرئيسية للصراعات الموجودة في قصة يوسف (ع) وأسباب نشوبها؟
- هل هناك ترابط وتماسك بين الصراعات الداخلية والخارجية والطبيعية في هذه

#### القصة النبوية؟

وأما الفرضيات التي بني عليها هذا المقال فهي:

- كما كانت القصص الأدبية الفنية قد بنيت على العناصر الداخلية ففى القرآن الكريم كذلك ولا سيما منه، تتكوّن قصة يوسف (ع) من العناصر الداخلية ولاسيما الصراع.
- يمكن تقسيم الصراعات المختلفة في القصة إلى: 1. الصراعات العامة ومتفرعاتها الناتجة عنها 2. الصراعات الخاصة التي يتجلى في الصراع الداخلي النفسي ليوسف (ع) ويعقوب (ع) كليهما. 3. الصراع بين الإنسان والطبيعة.
- جاءت قصة يوسف (ع) في السورة عبر مجموعة من المشاهد التي ترتبط فيما بينهما ترابطا عضوبا.

#### 2. مكوّنات الإطار النظرى للبحث:

إنّ «سورة يوسف مكيّة وآياتها إحدى عشرة ومائة مكيّة وقال المعدل عن ابن عباس غير أربع آيات نزلن بالمدينة ثلاث من أولها والرابعة: «لقد كان في يوسف و إخوته آيات للسائلين». عدد آيها مائة وإحدى عشرة آية بالإجماع» والسورة «مكيّة بجملها، على خلاف ما ورد في المصحف الأميري من أن الآيات (1، 2، 3، 7) منها مدنيّة  $^{2}$ 

«هذه السورة مكيّة، نزلت بعد سورة هود، في تلك الفترة الحرجة بين عام الحزن بموت أبي طالب وخديجة سندي رسول الله (ص) وبين بيعة العقبة الأولى، ثمّ الثانية التي جعل الله فيهما لرسول الله (ص) وللعصبة المسلمة معه وللدعوة الإسلاميّة فرجا ومخرجا بالهجرة إلى المدينة»3.

سُمِّيت بسورة يوسف (ع)؛ «لأنها ذكرت قصة نبي الله يوسف (ع) كاملة دون غيرها من سور القرآن الكريم ولم يرد في سور القرآن الكريم تفصيل قصة من القصص باستقصائها من أولها إلى آخرها غير قصته (ع)، وقد خصت السورة بها من غير شركة ما من غيرها» 4.

قد أفردت سورة يوسف (ع) الحديث عن قصة نبي الله «يوسف بن يعقوب» وما لاقاه من أنواع البلاء ومن ضروب المحن والشدائد من إخوته ومن الأخرين في بيت عزيز مصر وفي السجن وفي تآمر النسوة حتى نَجَّاهُ الله من ذلك الضيق والمقصود بها تسلية النبيّ بما مرّ عليه من الكرب والشدة وما لاقاه من أذى القريب والبعيد.

#### 3. الإطار التطبيقي للبحث

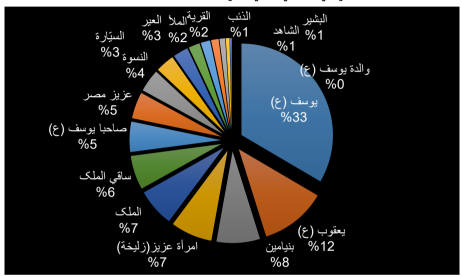
#### 1.3 الفكرة الأساسية:

يصل من يطلع على هذه القصة إلى المقدمة المنطقية التي انطلق منها والفكرة الأساسية التي دار حولها، فالمحور الرئيسي الذي بنيت عليه هذه القصة الجميلة هو يوسف (ع) وإخوته الذي يؤكده بالتركيز الآية السابعة: {لَّقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ لِلسَّائِلِينَ} (يوسف: 7)؛ ثمّ القصة هذه تعلّل سبب هذا التركيز في قوله تعالى: {إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلالٍ مُّبِينٍ} (يوسف: 8) لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ} (يوسف: 8) والتعليق على القصة كان في نهايتها يؤكّد ذلك: {وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ وَلَا لَعْهِمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَلَيْقِ وَلَا لَهُ مِنَ اللَّوْمِ وَالْمُورِينَ وَلَى اللَّهِ وَمَا أَنَا لَيْ مِن اللَّسُونَ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمُنَ اللَّهُ وَمُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّه اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمُ الْنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

#### 2.3 شخصيات القصة:

بما أن الشخصيات والتصرفات الصادرة عنهم وكذلك العلاقات بينهم تنسج القصة وفي الحقيقة هي التي تعطي القصة الصراعات والأحداث المختلفة؛ إذن فههنا نشير إلى حضور شخصيات قصة النبي يوسف (ع) المختلفة في السورة. تشكلت سورة يوسف (ع) من شخصيات كثيرة وامتلكت دورها السردي حسب مكانتها في القصة، والشخصيات كلها عادية تسمّى مسطحة باستثناء شخصية يوسف (ع) وإخوته وامرأة العزيز. وبما كان عدة شخصيات القصة تبلغ على ثماني عشرة شخصية؛ فقد كان عدد الشخصيات الرئيسية منها اثنتين، هما شخصية يوسف التي كان حضورها بنسبة 100% من الأحداث التي تم استعراضها في 98 آية وفي المقابل، الشخصية الجماعية (إخوة يوسف) تمثل دوراً في

القصة يعادل 56% وبما أن الشخصية الرئيسية تعتبر أكثر دورا وحضورا في القصة، فإن يوسف وإخوته هما الشخصيتان الرئيسيتان في القصة. في مجال آخر شخصية يعقوب تشكل حضوره بنسبة 35/71% وبنيامين بنسبة 23/47% وامرأة العزيز 18/36%، ثم تتالت نسبة حضور الشخصيات الثانوية والهامشية الأخرى. وبإمكاننا أن نجري نسبة شخصيات القصة المئوية في المنحني التالي تقريباً:



هناك في قصة يوسف شخصيات أخرى غائبة منها شخصية الشيطان. مع أن هذه الشخصية لم تبرز مباشرة ولكنها كانت حاضرة في تحريك نفسيات بعض الشخصيات وإثارة حقدهم وحسدهم وقد أبرزه يوسف في نهاية السورة وركز على دور الشيطان وأكد عليه: {مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَغَ الشَّيْطانُ بَيْنِي وَ بَيْنَ إِخْوَتِي} (يوسف: 100) ومن الشخصيات التي عابت عن أحداث القصة ولكنها حاضرة بقيمها وتأريخها في القصة شخصيتا إبراهيم وإسحاق (ع): {وَيُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ آلِ يَعْقُوبَ كَمَا أَتَمَّهَا عَلَىٰ أَبَوَيْكَ مِنْ قَبْلُ إِبْرَاهِيم وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ} (يوسف: 6) إن القيم والمبادئ الكريمة التي تحملها آباء يوسف الأنبياء في السنوات الماضية (ع) هي التي نلمس دورها الفاعل والمصيري في هذه القصة.

#### 3.3 الحوارات متعددة الأطراف بين شخصيات القصة:

إنّ «الحوار أداة فنية مشتركة تخص كل فنون القص وقلّما يستغني فنّ قصصيّ عن الحوار، وهو في أبسط تعريفاته حديث متبادل بين شخصيتين أو أكثر» ألا يقصد بالحوار ما يصدر عن الشخصيات من كلام ويتراوح بين كونه مطوّلا أو مقتضبا حسب ما يقتضيه الموقف. ويَرِدُ الحوار محكيا على لسان الشخصيات بعد لفظ «قال» وهو حوار ينقل المشهد حيّا. بإمكاننا أن نخلّص الحوار في قصة يوسف (ع) إلى هذه الطرق الثلاثة وهى: 1. الحوار الخارجي. 2. الحوار الداخلي أو النفسي. 3. الحوار الدرامي.

الحوار الخارجي: يطلق على محادثة شخص مع شخص آخر أو شخص مع جماعة أخرى ويتمثل في قصة يوسف (ع) ضمن الآيات التالية نقوم بذكرها فيما يلي:

الف. المحادثة بين شخص وآخر:

- 1. الحوار بين يعقوب (ع) ويوسف (ع) يتمثّل في آيات (4و5)
- 2. الحوار بين يوسف (ع) وامرأة العزيز في آيات (23، 26، 31)
  - 3. الحوار بين الشاهد والعزيز في الآي (27)
    - 4. الحوار بين العزيز وامرأته في الآي (28)
  - 5. الحوار بين العزيز ويوسف (ع) في آيات (31 و 32)
    - 6. الحوار بين بنيامين ويوسف (ع) في الآي (69)
- ب. محادثة الفرد مع الجماعة أو الجماعة مع الفرد أو الجماعة مع الجماعة:
- 1. الحوار بين يعقوب (ع) وإخوة يوسف (ع) يتمثّل في الآيات: (11، 12، 13، 14، 16، 16، 17، 18، 83، 84، 85، 86، 87 و88)
- 2. الحوار بين يوسف (ع) وإخوته يتمثّل في الآيات: (59، 60، 76، 77، 78، 79، 89، 89، 90، 91، 91، 92 و 93)
  - 3. الحوار بين يوسف (ع) ويعقوب (ع) والإخوة الذي يتمثّل في الآيات: (99 و 100)
- 4. الحوار بين يوسف (ع) والسجناء الذي يتمثّل في الآيات: (36، 37، 38، 39، 40، 40) 41 و 42)
- 5. الحوار بين إخوة يوسف (ع) ومسؤولي القمح الذي يتمثّل في الآيات: (70، 71، 72)73، 74 و 75)

الحوار الداخلي: وهو ذلك الحوار الذي يختص بالله تعالى مع وجوده الفاعل وقدرته اللامتناهي، ويتمثل حضوره الخاص في الآيات: (6، 7، 15، 21، 24، 55، 56، 66 و 102)

الحوار الدرامي: هذا النوع من المحادثة لا يقتصر على الأسئلة والأجوبة المباشرة بين جانبين فحسب؛ بل إنّ «المحاورين في هذا الحوار يمثلان دورا دراماتيكيا في القصة» وهذا الحوار له دور قياديّ في القصة. ومنه:

- 1. رؤيا يوسف (ع) التي أدت إلى حسد الإخوة بحيث عزموا على قتله ويتمثل هذا الأمر في الآيات: (5 و 6)
- 2. مراودة امرأة العزيز ليوسف (ع) حتى انتهى به الأمر مسجونا ويتمثل في الآية: (23)
- 3. المحاورة بين يوسف (ع) والسجناء التي أدت إلى تفسير رؤيا الملك وبالتالي إطلاق سراحه عن السجن وهي تتمثل في الآية: (36)
- 4. المحاورة بيت يوسف (ع) وإخوته جعلته أن تقرب يوسف (ع) من أخيه «بنيامين» وهذا الحوار يتمثل في الآية: (59) هذه المحاورة بين يوسف (ع) وأخيه المحبّب «بنيامين» تذهب بالقصة إلى أوجها.

#### 4. الصراع القصصي في سورة يوسف (ع):

يمتاز الصراع في القصص القرآنية بانسجامه التامّ الواضح مع المغزى العام له، ألا وهو الهداية والدعوة إلى الإيمان وإلى التمسك بالأخلاق الكريمة والاتّصاف بالشيم النبيلة. يتضح أنّ ما يسمّى بالعقدة الفنية في القصة ملحوظ في سورة يوسف (ع)، فهي تبدأ بالصراع منذ اللحظة الأولى بهذه الرؤيا: {قَالَ يَا بُنَيَّ لا تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُوٌّ مُبِينٌ } (يوسف: 5) و«يظل تأويلها مجهولا، يتكشف قليلا قليلا، حتى تجيء الخاتمة فتحل العقدة حلا طبيعيا لا تعمّل فيه ولا اصطناع! والقصة مقسمة إلى حلقات. كل حلقة تحتوي جملة مشاهد. قصة يوسف وإخوته مع أبهم يعقوب (ع)، قصة صراع الأبناء مع الأبناء والأخوة مع بعضهم، صراع بين الحق والباطل، وبين الخير والشر، في قصة كاملة جاءت في سورة كاملة وهي سورة يوسف (ع)» ومازال هذا الصراع الخارجي قائما بين يوسف وأخيه من أمه وأبيه (بنيامين) من جهة، وإخوته من أبيه الصراع الخارجي قائما بين يوسف وأخيه من أمه وأبيه (بنيامين) من جهة، وإخوته من أبيه

العشرة وما تداعى بناءً على كيدهم من جهة أخرى: حيث برز الشيطان محركاً لنفوس الإخوة وجاءت امرأة العزيز ومعاناة السجن، تداعياً لما قام به الإخوة واستمر الصراع بين الطرفين حتى اللحظات الأخيرة. يتأرجح ويشتد ويتأزم ولكن في إطار من رحمة الله8.

استمرارا على ذلك، بأ مكاننا أن نقسم هذه الصراعات القائمة في قصة يوسف (ع) إلى ثلاثة أنواع رئيسية تتفرّع كلّ منها إلى عدّة فروع محددة نقوم بشرحها فيما يلي:

#### 1.4 الصراعات الخارجية بين الشخصيّات:

إنّ المقصود من الصراع الخارجي مواجهة يوسف مع الكثير من أصحاب الباطل وكانوا خصوماً يفضلون الغي على الرشد وقد عانى النبيّ منهم ما عانى من المرارة. وهذا النمط من الصراع يدور بين يوسف وأطراف مختلفة، منها:

#### 4.1.1 الصراع بين يوسف (ع) وإخوته:

بدأ هذا القسم من الصراع في السورة لما أحس إخوة يوسف بأن أباهم يؤثر يوسف وأخاه عليهم. والحال اتصفهم القرآن بالجمال، والفتوة، والقوة، والكثرة، والاتحاد، والاعتزاز بذلك لدرجة الغرور والتطاول على أبهم. ظهر هذا النوع من الصراع بين يوسف والاعتزاز بذلك لدرجة الغرور والتطاول على أبهم. ظهر هذا النوع من الصراع بين يوسف من يوسف، ليخلوا لهم وجه أبهم؛ فتبيّن ليوسف أنّهم حاقدون عليه، وظهر له اتّحادهم على الباطل والظلم مقابل المصلحة الشخصية لكلّ منهم، فجاء الحديث عنهم بدعوتهم إلى القتل لتحقيق مصلحتهم الشخصية؛ اقتلوا يوسف، يخلُ لكم وجه أبيكم، وتكونوا من بعده قوماً صالحين وهذا الموقف الأول من الصراع بين يوسف (ع) وإخوته يتمثّل في قوله بعلى: {إذْ قَالُوا لَيُوسُف وَأَحُوهُ أَحَبُّ إِلَىٰ أَبِينًا مِنَا وَنَحْنُ عُصِبُةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ المسف: 7) فنراهم يتشاورون حول طريقة يتخلصون بها من يوسف (ع) ليخلو لهم وجه أبيهم ويقبل عليهم بحبّه، وجاءت بداية المؤامرة في قوله تعالى: {اقْتُلُوا يُوسُفَ أَبِيهُم وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا مِنْ بَعُدِه قَوْمًا صَالِحِينَ} (يوسف/و) فاقترح عليهم الأخ الثاني موارة يوسف (ع) في غيابة الجبّ وقد قصده القائل لأنه يقع على طريق عليهم الأخ الثاني موارة يوسف (ع) في غيابة الجبّ وقد قصده القائل لأنه يقع على طريق القوافل فإذا أرادوا السقيا عثروا عليه وأخذوه معهم فحصل لهم مرادهم بإبعاده ونجوا بذلك من كبيرة القتل. جدير بالذكر والتنوبه أن الصراع في هذه الحلقة - من صراع بذلك من كبيرة القتل. جدير بالذكر والتنوبه أن الصراع في هذه الحلقة - من صراع المقافل فإذا أرادوا السقيا عثروا عليه وأخذوه معهم فحصل لهم مرادهم العلقة - من صراع الشخصة بذلك من كبيرة القتل. جدير بالذكر والتنوبه أن الصراع في هذه الحلقة - من صراع المؤلك المؤلك المؤلك المؤلك المؤلك المؤلك المؤلك المؤلك والتنوبه أن الصراع في هذه الحلقة - من صراع المؤلك الم

يوسف (ع) مع إخوته - صراع ضمني أي أنه لم يكن مباشرا وجها لوجه بين الشخصيات المتصارعة بل كان كيدا وتآمرا سينتج عنه - حتما - صراع مباشر ظاهر في الحلقة التالية من صراع يوسف (ع) مع إخوته. وهذه الحلقة - الثانية - تقع في قوله تعالى: {فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَأَجْمَعُوا أَن يَجْعَلُوهُ في غَيَابَتِ الْجُبِّ} (يوسف/15). فهذه هي ملخص المجربات الصراع الذي كان بين يوسف (ع) وإخوته وقت غيابهم عن ناظري أبيهم إلى أن استقرّ في غيابة الجبّ. وتمرّ السنون وبتقلب الدهر وبمكّن ليوسف في الأرض فتتبدل قوى الصراع، فبننما كان يوسف من الحلقات الأولى من الصراع كان ضعيفا يكاد له وبه سيصبح إخوته في الحلقات التالية هم الضعفاء وهو من يكيد لهم وأول الحلقات الصراع بعد التحول نجدها في قوله تعالى: {وَجَاءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ \* وَلَمَّا جَيَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ انْتُونِي بِأَخ لَّكُم مِّنْ أَبِيكُمْ أَلاَ تَرَوْنَ أَنِّي أُوفِي الْكَيْلَ وَأَناْ خَيْرُ الْمُنزِلِينَ\* فَإِنْ لَمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِي وَلَا تَقْرَبُونِ} (يوسف: 58، 59، 60) ودشتد الصراع ذروته عندما يدبّر يوسف (ع) مكيدة لإخوته ليأخذ أخاه عنده. هذه المكيدة تقتضي دس السقاية في متاع أخيه الشقيق، ثم ينادي مناد من قبل يوسف (ع)، يا أيتها العير "إنكم لسارقون"... ولما استخرج الصواع من رحل أخيم بهت الإخوة واندهشوا ونكسوا رؤوسهم خجلا لأنهم زعموا من قبل براءتهم مما اتهموا به. إلى هنا تنتهى هذه الحلقة من الصراع وببدأ الموقف الثالث من الصراع بين يوسف (ع) واخوته في القصّة، عندما أصاب القحط الإخوة العشرة، فجاؤوا إلى يوسف بعد طول مسير وهم لايعرفونه، وشرحوا له حالهم وما أصابهم من قحط وجدب، وطلبوا منه العون، كما نرى في قوله تعالى: فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يا أَيُّهَا الْعَزِيزُ مَسَّنا وَ أَهْلَنَا الضُّرُّ وَ جِئْنا بِبضاعَةٍ مُزْجاةٍ فَأَوْفِ لَنَاالْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنا إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصِدِّقِينَ (يوسف/88). ويمكن ملاحظة الانكسار النفسى بشكل واضح في كلمات إخوة يوسف تلك الألفاظ التي تعكس رغبتهم القوبة في رضا والدهم من خلال بذل آخر ما يمكنهم من رجاء واستعطاف، فالكناية واضحة في كلامهم، إذ أنهم يطلبون بشكل خفي إرجاع أخيهم لهم، وقد لاحظ يوسف عليه السلام ذلك الانكسار، ولم يصبر عليه، فاتجه إلى المكاشفة والمعاتبة والتسامح والمغفرة، وشرع في إنهاء الموضوع من جذوره 10. وبعدما وقف يوسف (ع) على مدى الضر الذي لحق أباه وإخوته وآله أجمعين أشفق عليم فراح

98

EISSN: 2600-6898

يعرف بنفسه قائلا: {قَالَ هَلْ عَلِمْتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ} (يوسف/89).

#### 14.2.1 لصراع بين يوسف (ع) والسيّارة:

بعد أن ألقى الإخوة يوسف (ع) في غيابة الجبّ مرّت بالبدر قافلة فالتقطته. وإنّهم كانوا جماعة تعرف الدروب، وأدركهم العطش في مسيرهم عند الجب التي فيها يوسف (ع) فأرسلوا ساقيهم ليأتيهم بالماء، فلما أدلى الدلو تمسك به يوسف طالبا النجاة، فلما سحب الوارد دلوه فإذا هو بغلام بهي الطلعة فيستبشر به فرحا، وتسّره الجماعة مقرّرين التضاعه. وهذا يتضح في قوله تعالى:{وَجاءَتْ سَيّارَةٌ فَاَرْسَلُوا واردَهُمْ فَاَدْلى دَلْوَهُ قالَ يا بشرى هذا غُلامٌ وَاسَرُوهُ بِضاعَةً وَاللّهُ عَليمٌ بِما يَعْمَلُونَ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسٍ دَراهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكانوُا فيها الزاهدين} (يوسف: 19، 20) فاستبشر الذي أخرج يوسف (ع) من الجب وراح يبشر رفاقه وأسرّوا أمر التقاء يوسف (ع) عن التجار الذين معهم في الرفقة وباعوه في يبشر رفاقه وأسرّوا أمر التقاء يوسف (ع) من مقام للصراع إلى آخر فلما جاوز صراع مصر بثمن بخس<sup>11</sup>. وهكذا ينتقل يوسف (ع) من مقام للصراع إلى آخر فلما جاوز صراع الإخوة والسيارة اصطدم بصراع من شكل آخر وهو صراعه مع امرأة العزيز (زليخا) والنسوة. يمكن القول إنّ دعوة يوسف المحدودة في هذا السجن كانت «المدخل إلى عالم الدعوة الواسع وإلى السلطان. فالنبي يوسف (ع) هو الذي يرغب ويسعى إلى تحقيق رغبته الدعوة الواسع وإلى السلطان. فالنبي يوسف (ع) هو الذي يرغب ويسعى إلى تحقيق رغبته متبعاً في ذلك الطرق المستقيمة للوصول إلى الهدف»<sup>12</sup>.

#### 4.3.1 الصراع بين يوسف (ع) وامرأة العزيز (زليخا):

ظهرت هذه الشخصية في القصة عندما «اشترى عزيز مصر يوسف وبقي في قصره، ومنذ ذلك الوقت أحبّت امرأة العزيز يوسف حبّاً شديداً وتجاوزت ذلك إلى حدّ العشق فرغبت به ورادوته عن نفسه، وعندما غلّقت زليخا الأبواب من كل ناحية، توكّل يوسف على الله وتحرّك، فانفتح بإذن الله القفل والباب» ألا لعل هذا الوجه من الصراع هو الأعمق والأعنف في حياة يوسف وهذا ما يقع في قوله تعالى: {وَرَاوَدَتْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتَهَا عَن نَفْسِهِ وَغَلَّقَتِ الْأَبُوابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ} (يوسف: 23)

والمراودة تحمل معنى التكرار أي: أنّ هذه الواقعة لم تكن الأولى بل سبقتها مراودات كانت أقل حدة، وربّما كانت مجرد إشارات وتلميحات؛ ولكن هذه المرة أماطت اللثام عن كل التعريضات وأبدتها صريحة حتى أنها قالت له "هيت لك". فرد عليها يوسف (ع) قائلاً: { مَعَاذَ اللّهِ إِنّهُ رَبّي أَحْسَنَ مَثْوًايَ إِنّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِلُونَ} (يوسف/23) ثم رده بقوله من جديد: { إِنّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ} وتعليل ثان للامتناع. ولكنها مع كل هذه التعديلات والصدود لم يفل عزمها بل همت به، وهذا في قوله تعالى: { وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بَهَا لَوْلًا أَن رَأَىٰ بُرْهَانَ رَبّهِ كَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ} وبعد هذا الصرف حاول يوسف لِنصروف عنه المروب بعفته مقاوما لامرأة العزيز: { وَاسْتَبَقَا الْبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُرٍ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ} (يوسف/25). فهي اتهمته كاذبة وهو اتهمها صادقا وبعد ظهور براءة يوسف (ع) لم تنزجر زليخا بل استأنفت مراودتها ليوسف (ع) وهذا ما سنجده في الحلقة الثانية من صراعه مع امرأة العزيز وذلك في قوله تعالى: { قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَيًّ مِمَّا الثانية من صراعه مع امرأة العزيز وذلك في قوله تعالى: { قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَيًّ مِمَّا فاعترفت امرأة العزيز للنسوة بمراودتها ليوسف (ع) وقبل أن تنتهي هذه الحلقة من عامرأة العزيز للنسوة بمراودتها ليوسف (ع) وقبل أن تنتهي هذه الحلقة من الصراع دخل يوسف (ع) في صراع جديد ومن نفس النوع ولكن هذه المرة مع النسوة الاتي دعتهن امرأة العزيز لتعرض علهن يوسف (ع).

#### 4.4.1 الصراع بين يوسف (ع) والنسوة:

نجد هذا النوع من الصراع بين يوسف (ع) والنسوة في قوله سبحانه: {قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَيْ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِنَ الْجَاهِلِينَ} (يوسف: 33) فلم تعد امرأة العزيز وحدها تراوده ولكن عادت نسوة تلك الطبقة بجملتها تطارده! والبيئة التي تتجلى سماتها من خلال ذلك كله. يتضح أنّ نسوة مصر عندما ذهلن بجمال يوسف (ع) ما لبثن أن راودن يوسف عن نفسه حتى اشتد الصراع بينهما فهناك دعا ربّه قائلاً: {يَا رَبّ الْحَبْسِ فِي السِّجْنِ أَحَبّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ مِنْ مَعْصِيَتك وَيُرَاوِدْنَنِي عَلَيْهِ مِنْ الْفَاحِشَة} (يوسف: 33) فيوسف، عليه السلام، عندما رأى من النساء غمزات تُوحي مِنَ الْفَاحِشَة} (يوسف: 31) الورطة التي ستؤدي به إلى السجن؛ طلب من الملك تخليصه من أيدي النسوة على دعوتهن له أن يُحرِّر من أيدي النسوة. فالسجن هنا أفضل لديه من أن يوافق النسوة على دعوتهن له أن يُحرِّر نفسه من السجن بالاستجابة لها، ثمّ يخرج إلهن من القصر من بعد ذلك. ولكنّ يوسف نفسه من السجن بالاستجابة لها، ثمّ يخرج إلهن من القصر من بعد ذلك. ولكنّ يوسف

دعا ربّه، فقال: (وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْنَ وَأَكُنْ مِنَ الْجَاهِلِين} (يوسف: 33). إنّ يوسف يعرف أنّه من البشر؛ وإنْ لم يصرف الله عنه كيدهُنَّ، لاستجاب لغوايتهن ولأصبح من الجاهلين الذين لايلتفتون إلى عواقب الأمور. ومع أنّ السجن أمر كريه؛ إلاّ أنّه قد فضّله على معصية خالقه، لأنه لجأ إلى المُربّي الأول، لتأتي الاستجابة منه سبحانه 14.

#### 4.5.1 الصراع بين يوسف (ع) وعزيز مصر:

جاء في قصة يوسف وزليخا أنّ شخصية العزيز تظهر مع بداية الأحداث، وذلك عندما اشترى يوسف بدراهم معدودة، وكان رجلاً عاقراً. وقال لزوجه أكرمي يوسف لعلّه ينفعنا. ولم يطلب من زوجه إكرامه، إلّا لسبب واحد فيه مصلحته الشخصيّة التي تتمثّل في نقطتين: أولاهما تقديم المنفعة، وثانيتهما اتّخاذه ولداً. عندما رأى عزيز مصر الرؤيا التي أكلت فها سبع بقرات سمان البقرات السبع العجاف، يرسل إلى يوسف لتعبير رؤياه، وقد يكون هذا عطف جزء من قصّة على آخر إكمالاً لوصف خلاص: وَقَالَ الْمُلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَا أَيُّهَا الْمُلاُ أَفْتُونِي فِي رُوْيَايَ إِن كُنتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ (يوسف /43) ولكنّ يوسف لم يكن مستعداً للخروج من رؤياي إلى يعود مبعوث الملك ويجري التحقيقات حول النسوة اللائي قطّعن أيديهن لتثبت براءته ويخرج من السجن مرفوع الرأس.

#### 4.6.1 الصراع بين يوسف (ع) والحكومة:

نلاحظ أن البلاء يتلوّن على يوسف (ع) وتستبد به المحن تترى حتى يصل إلى آخر صراع له في قصته هذه وهو صراعه مع النظام الحاكم في مصر. وأول حلقتيه يتجلى في قوله تعالى: {ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأُواْ الآيَاتِ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّى حِينٍ} (يوسف: 35) حيث على الرغم مما بدا من براءة يوسف (ع) مثبتة بآيات قد القميص بدا للنظام الحاكم في مصر أن يسجن يوسف (ع) حيث تُدفن معالمُ براءته لمواراة فضيحة امرأة العزيز حتى يظهر في صورة مجرم بإرادة السوء بامرأة العزيز وهي ترمي إلى تطويعه لها وأن توهم أنهن شواهد على يوسف (ع) المائح أن يذهب بريء كيوسف ضحية ويصبح ألعوبة بأيدي زليخا لإخماد هواها. وأما الحلقة الثانية من صراع يوسف (ع) مع النظام الحاكم نلحظها في قوله تعالى: {وَقَالَ الْبِلْكُ الْتُونِي بِهِ فَلَمًا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلُهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ

اللاتي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ} (يوسف: 50) لم يدخل يوسف السجن لطهارة ثوبه فحسب، بل لم يوافق على الخروج من السجن دون ان يثبت براءته وطهارته امام الجميع ، كما يُثبت ضمنا تلوث النظام الحكومي وما يجري في قصر الملك وقصر وزيره. مهما كان الأمر، فإن إفراج الحكومة عنه في نهاية المطاف أدّت إلى الحيلولة دون تدهور خطير وذلك وقوع انهيار الحكومة؛ حيث أخرجها يوسف من أيدي الطغاة بتخطيطه الدقيق الذي بات فيما بعد مثالاً يحتذيه الملأ في مجالات الاقتصادية والحكومية لأنفسهم.

# 2.4 الصراع بين الشخصيات في القصة دون حضوريوسف (ع):

هناك مقامات للصراع بين شخصيات هذه القصة التي لا وجود ليوسف معها وذلك ممّا سنلمسه من عرضنا لمقامات الصراع التالية:

#### 4.1.2 الصراع بين يعقوب (ع) و أبنائه:

لقد حرّ في نفوس الإخوة العشرة، حبّ أبهم الشديد ليوسف (ع) في الحين الذين يرون فيه، أنهم الأحق والأجدر والأؤلى بهذا الحبّ كونهم عصبة، في حين أن أخاهم يوسف (ع) غلام صغير لا نفع منه، فأي عقل في هذا؟! هكذا كانوا يقدرون الأمور وهكذا كانوا يعتبرون أباهم في تضليل إذ إنّه كان مخالفا للصواب، ضالاً في تفضيل حب يوسف (ع) على حهم. فالحلقة الأولى من هذا الصراع بين يعقوب (ع) وأبنائه تبدأ بقوله تعالى:{قَالُواْ يَا على حهم، فالحلقة الأولى من هذا الصراع بين يعقوب (ع) وأبنائه تبدأ بقوله تعالى:{قَالُواْ يَا لَهُ لَنَاصِحُونَ\* أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَعَافِلُونَ \* قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُنِي أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَافِلُونَ \* لَكَ اللَّونَ \* قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُنِي أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَافِلُونَ \* قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُونِي أَن أَكَلَهُ الذِّنْبُ وَالستنكار والاستياء في نفوسهم ليصبح غيرة، فحسدًا، فكرها، فحقداً. يدوم هذا الصراع بين يعقوب (ع) وبين نفوسهم ليصبح غيرة، فحسدًا، فكرها، فحقداً. يدوم هذا الصراع بين يعقوب غيند مَتَاعِنَا فَأَكُلهُ أَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكُلهُ الذِّنْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا) (يوسف/16و16). وهي فاجعة أكثر منها مفاجأة. ونحن إذا لذيّمنا صراع يعقوب (ع) مع أبنائه على مقام الصراع مع امرأة العزيز والنسوة وذلك لأهميته ولدوره الكبير في إنماء القصة.

#### 2.2.4 الصراع بين امرأة العزيز والنسوة:

102

ISSN: 2352-9830

EISSN: 2600-6898

وإنّه لما ذاع خبر مراودة امرأة العزيز ليوسف (ع) وطلبها للفاحشة في أرجاء القصر فلمدينة جعلت النسوة كعادتهن يلكن هذا الحديث ويغتبن به امرأة العزيز وذلك ما تطرّق إليه الله تعالى: {وَقَالَ نِسُوةٌ فِي الْمَدِينَةِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَن تَفْسِهِ قَدْ شَغَهَا حُبًا} إذن هن نسوة من أهل المدينة حيث رغد العيش قياسا إلى البادية، ويحظين بأوقات فراغ يصرفنها في الحديث، خاصة تلك المتعلقة ببنات جنسهن، وإنّهن ليستمتعن بذلك خاصة إذا كانت امرأة العزيز موضوع الحديث، بل إنه ليزداد تشويقا إذا تعلق الأمر بمراودتها لفتاها يوسف. ولقد صوّر اللفظ (فتاها) بأنّه مِن درك الخدم في مقابل علياء السادة فئتها (مرأة العزيز) إنّها صورة متقابلة تشي بروح الاستهزاء والسخرية والشماتة، ثم يضفن: إنّا للكراها في ضَلَالٍ مُبِينٍ ليس لأن صالحات بل لأن مترصدات لأخطاء الغير، مستمتعات بالغيبة والمكر<sup>61</sup>. ولما سمعت امرأة العزيز بمكرهن وغيبتهن لها دعتهن إلى مأدبة في قصرها وهيأت لهن مجلسا خاصا يليق بشأنهن وأدت كل واحدة منهن سكينا لتقطيع ما يقدم لهن مم أمرت يوسف (ع) بأن يخرج عليهن فلما رأينه أعظمنه ودهشن فقطعن أيديهن؛ فَلَمَّا وَاتَتْ كُلُّ وَاحِدةٍ مِنْهُنَّ سِكِينًا وَقَالَتِ اخْرُخُ مُمِعْتُ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَهُنَّ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لِلَهِ مَا هُذَا بَشَرًا إِنْ هُذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ عَلَيْنَ فَلَمًا رَأَيْنَهُ أَكْبُرُنَهُ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لِلَهِ مَا هُذَا بَشَرًا إِنْ هُذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ عَلَيْنَ فَلَانً وَالْمَنَ أَيْدِيهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لِلَهِ مَا هُذَا بَشَرًا إِنْ هُذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ (يوسف/31).

وبهذا ينتهي الصراع بين امرأة العزيز والنسوة وههنا ننتقل إلى نوع جديد من الصراعات وهي الصراعات الداخلية أو النفسية لشخصيات القصة الرئيسة.

3.4 الصراعات الداخلية أو النفسية لشخصيات القصة الرئيسية:

#### 4.1.3 الصراع النفسي الداخلي ليوسف (ع):

المقصود من الصراع الداخلي هو ما يقايسه البطل من تجاذباته روحية وعاطفية دائرة في طوايا نفسه مبعثها مثيرات خارجية إيجابية أو سلبية حيث يبحث البطل لمخرج منها والتخلص من ثقلها 17. نحن عندما نتعمّق في قصة النبي نلاحظ بأنّ أول موضع نشاهد فيه صراعا داخليا في قصة يوسف (ع) يتجلى في قوله تعالى: {قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَهُنَّ وَأَكُنْ مِنَ الْجَاهِلِين} (يوسف: 33) وقد فضّل يوسف (ع) السجن على أن يطاوعهن فآثر أحد الشرين على الآخر وإن كان في

أحدهما مشقة وفي الآخر لذة ولكن بما يترتب على تلك اللذة من معصية الله سوء العاقبة لم يخطر له ببال. وثاني مقامات الصراع الداخلي ليوسف عندما جعل على خزائن الأرض وأتى إخوته للمرة الثانية حين كاد لأخيه وأخذ عنده لما دبر له حادث السرقة واكتشف أن شقيق يوسف هو السارق، فقال الإخوة: {إِنْ يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِنْ قَبْلُ} (يوسف: 77) ويعنون يوسف (ع) {فَأَسَرَها يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِها لَهُمْ قَالَ أَنْتُمْ شَرٌ مَكَانًا وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ} (يوسف: 77) فلما سمع يوسف (ع) كلامهم: "أنْتُمْ شَرٌ مَكَانًا" كظم غيظه وصارع نفسه وصبر على أذاهم وكان قادرا عليهم.

#### 4.2.3 الصراع النفسى الداخلي ليعقوب (ع):

إنّ قصة نبى الله يوسف من القصص المثيرة والتى تبدأ في أولها بالصراع بين الأخوات لتنافس على محبة أبهم لهم وهذا الصراع يتمثّل في قوله تعالى: {وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُرْنِ فَهُو كَظِيمٌ} (يوسف:84) وكان حزن يعقوب يا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُرْنِ فَهُو كَظِيمٌ} (يوسف:84) وكان حزن يعقوب (ع) هذا بعد أن ضيع الإخوة ابنه الثاني "بنيامين" وخلفوا وراءهم أخاهم الكبير في مصر، فأعرض يعقوب (ع) عن أبنائه «كراهة لما جاؤوا به وأنه ساء ظنه بهم ولم يصدق قولهم وجعل يتفجع ويتأسف» 18. وقد أسهبت أحداث القصة في ذكر صبر يوسف (ع) على محنته بدءاً من حسد إخوته له وكيدهم ثم رميه في الجبّ ومحنة تعلّق امرأة العزيز به ومراودتها عن نفسه، ثم محنة السجن بعد الرغد الذي عاشه في بيت العزيز ولمّا صبر على الأذى في سبيل العقيدة وصبر على الضرّ والبلاء نقله الله تعالى من السجن إلى القصر وجعله عزيز مصر وملّكه خزائن الأرض.

#### 4.4 الصراع بين الإنسان والطبيعة في القصة:

ونقصد به ذلك الصراع الذي يدور بين الإنسان وقوى الطبيعة المتحدية له. ونحن نجد نموذج هذا الصراع في رؤيا الملك متمثلاً في قوله تعالى: {وَقَالَ المَلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلاتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَا أَيُّهَا المَلاُ أَفْتُونِي فِي رُؤْيًايَ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلاتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَا أَيُّهَا المَلاُ أَفْتُونِي فِي رُؤْيًايَ المِلاَ أَفْتُونِي إِي رُؤْيًايَ المَلاَ أَفْتُونِي فِي رُؤْيًايَ اللهَ لَلهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلى المناويل، أدّى هذا المعنى قوله" :إن كنتم للرؤيا تعبرون".

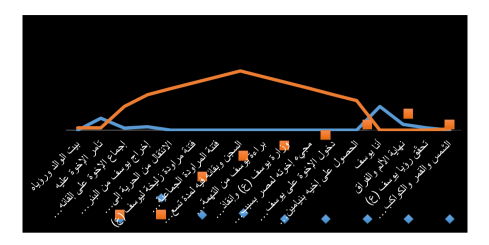
104

ISSN: 2352-9830 EISSN: 2600-6898

#### 5.4 الصراع بين الشخصيات الرمزية في القصة:

وقد مثلت بعض الشخصيات الخيالية والرمزية دورها البارز في دفع الصراعات نحو غايتها، منها شخصيات رؤيا الملك: {سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأُكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعِ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ} (يوسف: 46 و 43). بإمكاننا أن نقسمها إلى ثلاثة أقسام رئيسية وهي: الأول: الرؤيا الأساس وهي رؤيا يوسف (ع) التي شاهدها في صباه وتحتل المكان الأوّل في القصة: {إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ} (يوسف: 4). الثاني: الرؤيا السبب وهي رؤيا الفتيين في السجن وتحتل الربيب الثاني: {وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيانِ قَالَ أَحَدُهُما إِنِي أَرانِي أَعْصِرُ خَمْراً وَقَالَ الْأَخَرُ إِنِي أَرانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبُراً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبِينًا بِتَأْويلِهِ إِنَّا نَراكَ مِنَ المُحْسِنِينَ} إيني أرانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبُراً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبِينًا بِتَأُويلِهِ إِنَّا نَراكَ مِنَ المُحْسِنِينَ} (يوسف: 36). الثالث: الرؤيا المتاح وهي رؤيا الملك التي تحتل المكانة الثالثة والأخيرة وفق ترتيها في القصة: {وقالَ الْمُلِك إِنِي أَرى سَبْعُ عَجافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلاتٍ ترتيها في القصة: {وقالَ الْمُلِك إِنِي أَرى سَبْعُ بَقَراتٍ سِمانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلاتٍ وَخُضُرٍ وَأُخْرَ يابِساتٍ يا أَيُّهَا الْمُلَا أُونَى في رُءْياىَ إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّونا تَعْبُرُون} (يوسف: 43).

لا يخلو كذلك القميص في هذه القصة من دلالات رمزية، حيث تجاوز كونه لباسا وقد أظهره السياق القرآني في مواقف ثلاثة مؤديا في كلّ منها دورا مهما وهي: الأول: قميص الكذب: {وَجَآؤُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَنِبٍ} (يوسف: 43) الثاني: قميص البراءة: {فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ قُدُّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِنْ كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ} (يوسف: 28) الثالث: قميص الشفاء وهو ثوب كان يرتديه وأُلقي على وجه أبيه فشفاه: {اذْهَبُوا بِقَمِيصِي هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا} (يوسف: 93). من الملاحظ أنّ قصة النبي يوسف (ع) مليئة بالمدلولات الرمزية العجيبة مفعمة بالعظات والعبر، والزاخرة بالوقائع الفريدة، فهي مليئة بالمدلولات الرمزية العجيبة مفعمة بالعظات والعبر، والزاخرة بالوقائع الفريدة، فهي تقصة النبي يوسف (ع) وما واجهه من ابتلاءات، وصعوبات، ووقائع، ومحن مستمرة من البداية حتى النهاية. إذن فيتضح بأنّ الصراع في قصة النبي يوسف (ع) شهد مراحل متالية، حيث نشب في اللحظات الأولى بين يوسف الطفل وإخوته، ثم بين يوسف الفتى الشاب وامرأة العزيز، من المراودة إلى الاتهام، إلى الفتنة والكيد وكلّ ذلك كان مترتباً عن الصراع الأوّل الناتج عن إلقائه في غياهب الجبّ 19. لقد توفرت القصة على أنماط متعددة للصراع الأوّل الناتج عن إلقائه في غياهب الجبّ 19. لقد توفرت القصة على أنماط متعددة للصراعات والأحداث التي بإمكاننا أن نعبّر عنها بالمنحني التالي:



إنّ المتعمق في قصة يوسف (ع) ليدرك جليّاً بأنّها صراع قائم بين الخير والشر بمجملها بينما نرى أن الفوز ما هو إلا انتصار دائم للخير على الشر في النهاية. لقد انتصر يوسف (ع) في كل معركة عنيفة خاضها وفي كل صراعاته المستمرة مع جميع دواعي الإغراء والميوعة والإغواء والإفساد.

#### 5. خاتمة:

يمكننا تلخيص النتائج المتوصل إليها عن الصراع القصصي في قصة يوسف (ع) كالتالى:

إن قصة يوسف (ع) تمتلك عناصر القصّة الفنية ولاسيما الصراعات العامة والخاصة في إطار بنية متماسكة ومتلاحمة. في هذه السورة، تصطف مشاهد القصة في ترتيبٍ محكمٍ لها ابتداءً من الآية الرابعة (4) إذ تبدأ القصة، وتمتد إلى غاية الآية الواحدة بعد المائة (101)، أي على مدى ثمان وتسعين آية (98)، فيوسف (ع) هو بطل القصة التي تدور حوله الأحداث والصراعات والحوارات، والسورة على امتداد آياتها تصوير حيّ لهذه الشخصية في كل مراحل حياتها من الصغر إلى الكبر، وما واجهته من رخاء وشدة.

ليست هذه الصراعات المختلفة في قصة يوسف إلا نتيجة طبيعية لتآزم الحوارات الخاصة التي جرت بين شخصيات القصة؛ حيث نستطيع أن نقسمها إلى نوعين رئيسين

106

ISSN: 2352-9830

هما: الشخصيات الثابتة وأبرزها يعقوب ويوسف والشخصيات القلقة المتغير وأبرزها امرأة العزيز وإخوة يوسف. هناك شخصيات فرعية أخرى كذلك أسهمت في تكوين الأحداث وصراعات القصة التي يمكن تقسيمها إلى: 1. الصراعات العامة وهي: الصراع بين يوسف (ع) وإخوته، الصراع بين يوسف (ع) وإمرأة العزيز (زليخا)، الصراع بين يوسف (ع) ونسوة المدينة، الصراع بين يوسف (ع) والسيّارة، الصراع بين يوسف (ع) والنظام الحاكم، الصراع بين يعقوب (ع) وأبنائه، وكذلك الصراع بين امرأة العزيز والنسوة. 2. الصراعات الخاصة التي يتجلى في الصراع الداخلي النفسي ليوسف (ع) ويعقوب (ع) كليهما. 3. الصراع بين الإنسان والطبيعة. 4. الصراع بين الشخصيات الرمزية في القصة. في هذه القصة إشارات ورموز دالة بسياقاتها وأحوالها المختلفة على خصائص النص القرآني الخالد، ومعبرة عن عظيم قدرة الخالق السارد للقصة المتكاملة التي اشتملت على كل عناصر القصة الفنية، من بداية ونهاية وشخصيات ومكان وزمان وعقدة وحل.

#### 6. الهوامش:

<sup>10.</sup> غنيم، كمال أحمد، بنية السرد القصصي في سورة يوسف (ع)، ص 56.



 <sup>10 .</sup> الطبرسي، الفضل بن الحسن، تفسير مجمع البيان، المجمع العالمي لأهل البيت، عدد الأجزاء: 10 أجزاء، دت، ج5، ص215.

<sup>2 .</sup> سيد قطب، إبراهيم حسين الشاربي، في ظلال القرآن، ط 17، بيروت – القاهرة، دار الشروق، ج4، ص1949.

<sup>3.</sup> المرجع نفسه، ج4، ص 1949.

<sup>4 .</sup> الطباطبائي، العلامة محمدحسين، تفسير الميزان، عدد الأجزاء: 20، ج11، ص 39، مصدر الكتاب: موقع الكوثر: http://www.al-kawthar.com/maktaba/list2.htm

<sup>5.</sup> حمادة، إبراهيم، معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية، القاهرة، دارالشعب، 1971، ص 134.

 <sup>6 .</sup> برویني، خلیل، تصویر آفرینی شخصیتها در سورهی یوسف (ع)، مجلة کتاب قیم، المجلد 1، الرقم 3، 1390، ص 169.

<sup>7 .</sup> سيد قطب، إبراهيم، في ظلال القرآن، ج4، ص 2015.

 <sup>8 .</sup> غنيم ، كمال أحمد ، بنية السرد القصصي في سورة يوسف (ع) ، مجلة جامعة الأقصى (سلسلة العلوم الإنسانية) ، المجلد الخامس عشر ، العدد الثانى ، يناير ، 2011 ، صص 62 – 34.

<sup>9 .</sup> مقدمي فر، مظهر وحميدي، حميرا، الأثر الفنيّ للقصّة القرآنيّة في بناء قصة يوسف (ع) وزليخا الفارسية (كتاب مثنوي معنوي نموذجا)، مجلة الإضاءات النقدية، المجلد 2، رقم 5، الربيع 1433، صص 136. 135.

# د. محمد حسن أمر ائي / د. عبدالواحد بامري/ د. سيد محمد حسن موسوي فخر

- 11. القرطبي، أحمد عبد العليم، الجامع لأحكام القرآن، القاهرة: دار الشعب، ط 2، 2006، ص 296.
- 12. مقدمي فر، مظهر وحميدي، حميرا، الأثر الفئيّ للقصّة القر آنيّة في بناء قصة يوسف (ع) وزليخا الفارسية (كتاب مثنوي معنوي نموذجا)، ص 130.
  - 13. المرجع نفسه، صص136-135.
  - 14. المرجع نفسه، صص 132-131.
  - 15. غنيم، كمال أحمد، بنية السرد القصصى في سورة يوسف (ع)، ص 50.
- 16. سعود، مريم، البعد التصويرى للقرآن سورة يوسف (ع) نموذجاً، رسالة مقدّمة لنيل شهادة المجستير بإشراف الدكتوريوسف عروج، جامعة الجزائر، كلية اللغات والآداب، 2006، ص 131.
- 17. تيموري، محسن ومعصومي، محمدحسن، صراع البطل في القصة القرآنية شخصية النبيّ موسى(ع) أنموذجاً، معهد العلوم الإنسانية والدراسات الثقافية، المجلد 19، العدد 1، الصيف والخريف 1437. ص 12.
- 18. أبوحيان الأندلسي، محمد بن يوسف، تفسير البحر المحيط، ت: الشيخ عادل أحمد عبدالموجود،
   والشيخ على محمد عوض، بيروت، دارالكتاب العلمية، 1993، ج5، ص333.
  - 19. غنيم، كمال أحمد، بنية السرد القصصي في سورة يوسف (ع)، ص 52.

\*\*\* \*\*\* \*\*\*



ISSN: 2352-9830