E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



الاتصال الوثائقي و انتقال الثقافة الإسلامية عبر البرامج و الفهارس نموذج ابن الخير و التجيبي د.ة. صورية متاجر جامعة سيدي بلعباس sorayabiblio@gmail.com

تاريخ النشر: 2018/12/30 تاريخ القبول: 2018/11/01 تاريخ الإيداع: 2018/10/10

#### اللخص

إن تنوع طبيعة الترجمة عند كتاب الرجال في الأندلس و المغارب واستيعاب أصنافها تشمل أربعة أصناف أساسية. إن القارئ لكتب تراجم الأندلسيين و المغاربة، مما هو متداول بين أيدي الباحثين سيلاحظ منذ أول اطلاعه على مواد هذه الكتب؛ أنها تمثل خصوصية بيئة مميزة؛ لأنها تحتفظ بالمعالم التي تجعل الأندلس حاضرا بأمزجة رجاله، وطبيعة علمائه، وظروف الأحوال والأخبار التي تكتنف حياة أولئك الرجال، وأنشطة العلماء منهم في الحل والترحال. والبرامج لها فوائد عدة منها: نافذة علمية تساعد على خدمة العلم ونشره وجمع شتاته وتكشف عن الأجواء العلمية وزخم المعرفة، وتعمل على رصد مراكز التعليم وتكشف عن أنواع العلوم السائدة آنذاك، كما أنها تعد وثيقة مصدرية ثرية بالمعلومات، وتعد عنصر تقارب وتواصل علمي بين المراكز الإسلامية في مجال الاتصال الثقافي، كما ترصد لنا الروافد الثقافية المكونة للعلماء، والحياة العقلية والعلمية والسياسية السائدة في بلاد المغرب الأندلس.

#### الكلمات الدالة:

المغارب، الأندلس ،البرامج، الاتصال الوثائقي، التراجم، ابن خير الإشبيلي، التجيبي Abstract:

The diversity of the nature of translation at the book of men in Andalus and the Maghreb and the assimilation of its varieties includes four basic categories. The reader of the books of the Andalusian and Moroccan translations, which is being circulated among the researchers, will notice from the first knowledge of the material of these books; it represents the peculiarity of a distinctive environment; it preserves the features that make Andalusia present in the mood of his men, the nature of his scientists, and the conditions of the conditions and news surrounding the lives of these men, And the activities of scientists in the solution and migration.

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



The Bramij has several benefits, including: a scientific window that helps to serve the science and disseminate it and collect its diasporas and reveal the scientific atmosphere and momentum of knowledge, and works to monitor the centers of education and reveal the types of science prevailing at the time, and is a source document rich information, and is a component of convergence and scientific communication between Islamic centers In the field of cultural communication, as well as the cultural currents of scientists, and the mental, scientific and political life prevailing in the Maghreb and Andalus.

#### **Key Word:**

Maghreb, Andalus, Baramij, documentary communication, translations, Ibn Khayr Ichbily, Tejiby

اعتنى علماء الأندلس و المغرب بكتب التراجم و الفهارس و البرامج ، فبلغوا فيه ا أعلى درجات الاهتمام و العناية، و الضبط و الإتقان، و المستوى الرفيع على بناء قواعد المعرفة العلمية. و قد بدأ الأندلسيون و المغاربة يشعرون بضرورة تقييد العلم العربي الإسلامي خوفا عليه من الضياع و الاندثار، و تأكيد للشخصية العربية الإسلامية.

لذلك اهتم ابن خير الإشبيلي في كتابة فهرسته إلى الاهتمام بالموضوع، و جمع المادة العلمية، و سجل في فهرسته فوائد أفادت طلبة العلم و المعرفة، وكان حريصا بأهمية تبليغ العلم و نشره و تعليمه للناس، كما حدد الوظائف المترتبة على متقلد الطريقة، منها: الحمل و الرواية و التأدية و التبليغ و السماع و الإجازة و المناولة، وهي وسائل النشر و الإذاعة للأفكار، وحدد لنا مجال المصطلحات، وفكرة تقسيم الموضوعات آخذا بعين الاعتبار طبيعة الحياة الثقافية و الفكرية في الأندلس حيث تمكن من تجاوز تصنيف ابن النديم في الفهرست و أضاف في تصنيفه الموضوعي التصنيف المكاني و الزماني، و ربط بين الحاضر و الماضي بالإسناد الذي اعتبره العامل الأساسي في نجاح فهرسته.

وهكذا استطاع ابن خير خلال القرن السادس الهجري بأن يجمع في مؤلف واحد ثقافة المشرق و ثقافة الأندلس بصورة متوازية و هو ما يعبر عنه بسبل الاتصال الثقافي بين المشرق و الأندلس من خلال خطين متوازيين هما: الاتجاه الأول ينحفز نحو المشرق و كانت قاعدته الرحلة، و الاتجاه الثاني ينحفز نحو الأندلس، و كانت قاعدته وفود العلماء إلى الأندلس و جلب الكتب. و بذلك اعتبرت فهرسته مكتبة قائمة بذاتها. إن ظهور برنامج التجيبي في القرن الثامن الهجري الذي واصل الاهتمام بالسند العالي، و برنامجه الذي يضم اكثر من 350 كتابا و عدد الأعلام الذين ورد ذكرهم تجاوز الألف، و هو عمل يقدم لنا صورة صادقة عن حركة العلم و

F-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X III

التعليم في القرن السابع و أوائل القرن الثامن الهجري، و أورد التجيبي موضوعين هما: الإسناد و المشيخات. و بهذا يكون قد عزز المدرسة التي بدأها ابن خير الإشبيلي و طور مفاهيمها، و قدم الجديد وواصل الاهتمام بالسند و مزج بين العناية بالموضوعات و العناية بترجمة مؤلفي الموضوعات.

إن تنوع طبيعة الترجمة عند كتاب الرجال في الأندلس و المغارب واستيعاب أصنافها تشمل أربعة أصناف أساسية تتمثل فيما يلى:

الصنف الأول: ويشمل ما يسمى بالترجمة العلمية، وهي الترجمة التي تستهدف التعريف برجال العلم من الأندلسيين و المغاربة ، وأكثر كتب الرجال في الأندلس و المغرب تجري في هذا السياق وفي مقدمتها كتب الصلات الأندلسية، وكتب الطبقات.

الصنف الثاني: الترجمة البرنامجية، وهي الترجمة التي يصنعها الطالب لشيخه، فينّسق منها ومن تراجم بقية شيوخه برنامجا أو فهرسة أو معجم شيوخ<sup>(1)</sup>.

الصنف الثالث: الترجمة البلدانية، وهي التراجم التي يشمل التعريف بالرجال انطلاقا من شرط انتمائهم إلى بلد معين.

الصنف الرابع: الترجمة الأدبية، وهي الترجمة التي تهدف إلى ذكر نشاط المترجم به في الأدب وإنتاجه فيه، وكأحسن من مثلها، ابن بسام في « الذخيرة في محاسن الجزيرة "، وابن الآبار. وهناك صنف الترجمة الصوفية، وهي تمثل كتب طبقات المتصوفة أو مناقب رجالها.

إن القارئ لكتب تراجم الأندلسيين و المغاربة، مما هو متداول بين أيدى الباحثين سيلاحظ منذ أول اطلاعه على مواد هذه الكتب؛ أنها تمثل خصوصية ببئة مميزة؛ لأنها تحتفظ بالمعالم التي تجعل الأندلس حاضرا بأمزجة رجاله، وطبيعة علمائه، وظروف الأحوال والأخبار التي تكتنف حياة أولئك الرجال، وأنشطة العلماء منهم في الحل والترحال. وتسعى الترجمة الأنموذجية في كتب تراجم الأندلس و المغارب إلى الحديث عن الثوابت التالية:

- 1. الاسم الكامل بكنيته واسمه ولقبه وانتمائه أصلا، ومكانا.
  - 2. عرض مشيخة المترجم.
    - 3. عرض الآخذين عنه.
  - 4. الإلحاح في عرض رحلة المترجم به.
  - 5. ذكر أحوال المترجم به وأخباره ونشاطه.
  - 6. تسمية لائحة المؤلفات التي أنتجها المترجم به.

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X

- 7. ذكر منتخبات من أعماله الأدبية.
- 8. ختم الترجمة بحدث تاريخي: مولد المترجم به ووفاته، ومدفنه.

والبرامج لها فوائد عدة منها: نافذة علمية تساعد على خدمة العلم ونشره وجمع شتاته وتكشف عن الأجواء العلمية وزخم المعرفة، وتعمل على رصد مراكز التعليم وتكشف عن أنواع العلوم السائدة آنذاك، كما أنها تعد وثيقة مصدرية ثرية بالمعلومات، وتعد عنصر تقارب وتواصل على بين المراكز الإسلامية في مجال الاتصال الثقافي، كما ترصد لنا الروافد الثقافية المكونة للعلماء، والحياة العقلية والعلمية والسياسية السائدة في بلاد المغرب الأندلس.

اهتم الأندلسيون و المغاربة بالإسناد منذ عهد مبكر و قد انعكس هذا الاهتمام على كل مناحي الحياة الدينية و الفكرية و الثقافية و التعليمية، كما انعكس على حركتي التأليف و الرواية، وخير مثال ما ذكر في مقدمة كل من ابن خير الإشبيلي و التجيبي، الل\ين حاولا اسناد كل معلومة مهما صغر تأثيرها ،فإن ابن خير الإشبيلي ، يبدأ بالتحميد و الصلاة على النبي صلعم ،حتى يبدأ في تزويدنا بوابل من الأسانيد ، و أما التجيبي فإنه يسلك مسلك ابن خير من هذه الناحية ،فمقدمته من أولها إلى آخرها اسناد و أخبار.

ما يسترعي الانتباه في هذا الصدد ، أن نذكر الفرق بين ابن خير الإشبيلي الذي يرى أن التأليف في هذا النمط من الكتب ينبغي أن يجيء خالصا لوجه الله تعالى. التماسا لتأييده و توفيقه، فهو يحشد ما استطاع من الأحاديث التي تحث على طلب العلم و شروطه و حاملي الفقه. (2) أصول تبليغ العلم و نشره. أما التجيبي فقد اهدي برنامجه إلى أحد الوزراء.(3) و نستنتج من هذا كله أن ظاهرة كثرة الفهارس الأندلسيين و المغاربة و برامجهم ففي فهرسة ابن خير نجد 99 فهرسا و برنامجا، بينما نجد في برنامج التجيبي 29 برنامجا وفهرسا.

و الواقع أن برامج و فهارس و معاجم المغاربة و الأندلسيين تغص بكتب العلوم و المعارف، و لا سيما كتب السير و الأنساب و الأنحاء و اللغات و الآداب و الأشعار. لقد سجل ابن خير في مادة التاريخ الكتب التي تساعد على تعيين الرجال لمعرفة علل الحديث و تصحيف المحدثين و الفقهاء و المتروكين منهم و الطبقات ، و ذكر كتب التاريخ الأندلسي و المشرقي و كتب الأنساب و المغازي و السير و كتب اللغة المؤلفة في الأندلس. و أما التجيبي فقد سجل كتب اللغة و الأمالي و التاريخ و تراجم المدن و الأنساب و الحكايات و الأنحاء. و لعل أطرف ما في الكتب التي ذكرها التجيبي تلك الأرجوزة التي تصف دخول النصاري قرطبة (<sup>4)</sup> مما يدل على عناية المؤلفين

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



الأندلسيين في ذكر معظم أشكال المعرفة ، و يعتبر ابن خير من أكثر العلماء تمسكا بالقواعد و الأصول في هذا المجال. (5)

لم يكن اختيار هاتين الفهرستين اعتباطيا بالنظر إلى أن ابن خير الإشبيلي قدم حالة التعليم و حركة التأليف في الفضاء الأندلسي طوال القرن السادس الهجري الثاني عشر الميلادي، بينما تضمن برنامج التجيبي معلومات واسعة و مفصلة حول التقاء و تزاوج الثقافتين المغاربية و الأندلسية خلال القرن الثامن الهجري الرابع عشر الميلادي، و هو الأمر الذي يسمح لنا بإجراء مقاربة تاريخية بخصوص الاتصال التوثيقي لحركتي التعليم و التأليف في تاريخ المغرب و الأندلس خلال هذه المرحلة.

#### 1. فهرسة ابن خير:

هو أبو بكر محمد بن خير بن عمر الأموي الإشبيلي (502-575 ه/1108-1179م) ولد في ( إشبيلية وتوفي بقرطبة، يعتبر كتابه (فهرسة ما رواه عن شيوخه) من أغني الكتب التي تمسح مقتنيات المكتبة الأندلسية، بحيث أراد أن يحوّل اتجاه الفهارس والبرامج من الاهتمام بالشيخ والترجمة له، إلى الاهتمام بالموضوع، وجمع المادة العلمية في موضع واحد، فوضع ابن خير أسس تبليغ العلم ونشره وتعليمه من خلال الحمل والرواية والتأدية والتبليغ، ومعرفة طرق الرواية وسماع الراوي وعرضه للكتاب، وسماع الشيخ، ثم مناولة الشيخ، فإجازة الشيخ. وقد حرص ابن عبد الملك في ذكره ضمن الغرباء (5) اتسعت مشيخته في الأندلس فزاد عدد شيوخه الذين أخذ عنهم أكثر من مائة رجل (أ) يمثلون النخبة المثقفة في عصره، اتصل بأكثرهم في مختلف المدن الأندلسية، فحصل له علم كبير و رواية واسعة. عد معها من أشهر رواه عصره و مسند بهم. يعتبر نموذج القرن السادس الهجري ممن أخذ عنه السند و الرواية، فقد كان من كبار مقرئ عصره، و أحد الشيوخ المميزين بالرواية الحديثية في وقته، كما كانت له مشاركة في مجالات الأدب و اللغة و النحو و الفقه. (7)

تنسب لابن خير مجموعة من الفهارس أهمها برنامج رواياته الكبير الذي طبع قسمه الأكبر بمدريد بعناية المستعرب الإسباني فرانسيسكو كوديرة . ويبلغ مجموع المرويات التي أسندها ابن خير ألفا و أربعين مصنفا ، تضم مختلف العلوم و الفنون الرائجة في الثقافة العربية الإسلامية آنذاك، و أكثر هذه المرويات انما أخذها بطريق المناولة و الإجازة. (8)

بإمكان القارئ لفهرسة ابن خير أن يلتمس معالم التبويب في المجالات التالية:

اختيار ابن خير لعرض مروياته ترتيب المصنفات على حساب العلوم التي تنتعي إليها. (٩)

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



إن فكرة تقسيم الموضوعات لدى ابن خير، مكنته من تجاوز تصنيف ابن النديم في ( الفهرست)، حيث أضاف إلى تصنيفه الموضوعي: التصنيف المكاني والزماني، ووصل بين الحاضر والماضي بالإسناد، وهو ما لم يتطرق إليه ابن النديم، واعتبر العمود الفقري لكلّ معرفة صدرت عن الأندلسيين (10). وقد تمكن ابن خير لأول مرة في القرن السادس الهجري أن يجمع في مؤلف واحد ثقافة المشرق وثقافة الأندلس، مبينا سبل الاتصال بين المشرق والأندلس من خلال خطين متوازيين: الاتجاه الأول ينحاز نحو المشرق وكانت قاعدته الرحلة، والاتجاه الثاني ينحاز نحو الأندلس، وكانت قاعدته وفود العلماء إلى الأندلس وجلب الكتب المشرقية.

تشير الإحصائيات التي تضمنها الكتاب (11)، أنّ فهرسته مكتبة قائمة بذاتها، وجاءت موصولة السلسلة، قدمها له علماء نقلوها بالتواتر إلى زمانه وذكرت فهرسته على ما يزبد عن 90 فهرسا، و90 ديوان شعر وهكذا فقد جمع ابن خيربين ثقافة المشرق وثقافة المغرب والأندلس في سفر واحد بصورة متوازنة، لذلك اعتبر كتابه قاعدة معلومات حول طبيعة التأليف العربي الإسلامي واتجاهاته.

و الملاحظ أن ابن خير لم يفرد بابا خاصا بالمؤلفات التارىخية ، و إنما أدمج جلها ضمن مصنفات الحديث، في الفصل المعنون بقوله: " و من كتب علل الحديث و التواريخ و معرفة الرجال". (12) فذكر كتب المناقب وطبقات الصوفية، في باب كتب الزهد و الرقائق مع ملاحظة أن ابن خير قد سجل في مادّة التاريخ الكتب التي تساعد على تعيين الرجال لمعرفة علل الحديث وتصحيف المحدثين والفقهاء والمتروكين منهم والطبقات (13) ، و كتب طبقات النحاة بين مصنفات النحو، و كتب أخبار الشعراء بين كتب الأدب<sup>(14)</sup>.

#### 2- توسيع في الترتيب و تبويب المصنفات حسب العلوم.

صنف ابن خير مروياته في علوم القرآن على حساب موضوعاتها و اختصاصاتها، فقدم القراءات، ثم الناسخ و المنسوخ، ثم الأحكام، فغربب القرآن، بمعانيه و إعرابه، ففضائل القرآن، فقراء القرآن و حملته، فالأمثال في القرآن<sup>(15)</sup>. و في تصنيف علوم الحديث، بدأ بالموطآت، فذكر شروحات الموطأ، و مسانيد الموطأ، و كتب رجال الموطأ (16). و ذكر ضمن المصنفات المسندة كتب السنة الشهيرة مثل الصحيحين، و سنن أبي داوود <sup>(17)</sup>.

برنامج التجيبي <sup>(18):</sup>

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X

ولد أبو القاسم بن يوسف التجيبي السبتي بكوبنكا وهو من أصل بلنسي، سنة 686 ه/1287م، بسبتة وتوفى سنة 730 ه/1329م. جغرافي ورحالة أندلسي.هو من بلنسية أصلا، كما أثبت هو ذلك في برنامجه، وقد سقطت بلنسية في يد المسيحيين القشتاليين سنة 488هـ وببدو أن هذا كان سبب هجرته إلى سبتة التي نشأ فيها شأنه شأن العديد من الأسر الأندلسية، وقد أحيوا التراث والتقاليد الأندلسية في سبتة. كتب برنامجه سنة 702 ه/1303م، وأهداه لوزير من وزراء بني مربن، يولى التجيبي عناية خاصة للأسانيد والكتب، وكتابه يضم أكثر من 350 كتابا، وأنّ عدد الأعلام الذين ورد ذكرهم في البرنامج تجاوز الألف، ولعل التجيبي الوحيد حتى عصره، الذي اهتم بأسانيد الكتب الموصولة (...)

يقدم هذا الكتاب - الذي سماه برنامجا - إضافة جديدة لسند الثقافة الإسلامية بالمغرب في أوائل القرن الثامن الهجري، فهو عمل ينتمي الى كتب البرامج، وفهارس المروبات الذي أولاه الأندلسيون والمغاربة عناية فائقة، وتركوا فيه آثارا معروفة. فقد خرج التجيبي في رحلته للحج منطلقا من سبتة حوالي سنة 695ه ، ومرّ بمراكز الثقافة الإسلامية المعروفة في عهده، فلقي بها العلماء وروى عنهم، ووصل سنده بأسانيدهم، ووثّق كتبه، وقدم لنا عن هذه الرحلة وثيقة على غاية من الأهمية.

إن مقدمة برنامج التجيبي التي تعتبر من المقدمات الموضوعية الطوبلة، تثير كثيرا من الموضوعات التي لها ارتباط بموضوع البرنامج، و تعتمد أسلوب الإسناد في رواية الأحاديث النبوبة، وتلتزم بقواعد رواية الحديث، من حيث تحديد مكان السماع أو القراءة أو الأخبار، و على هذا الأساس، نجد التجيبي المؤلف الوحيد الذي سيتخذ في تحميده على الحديث النبوي.

إنّ مقدمة كل من ابن خير الإشبيلي والتجيبي، اللذين يحاولان أن يسندا كل معلومة فما أن يبدأ ابن خير بالتحميد والصلاة على النبي (ك)، حتى يبدأ في تزويدنا بوابل من الأسانيد. أما التجيبي فإنه بسلك مسلك ابن خير الاشبيلي من هذه الناحية. فمقدمته من أولها إلى آخرها إسناد وأخبار.

كان من دوافع التجيبي من تأليف البرنامج، هي توسيع دائرة معشر المحدثين، و في هذا السياق كتب ما نصه:" لما كان جلتنا معشر فئة الحديث، و قدوتنا في القديم و الحديث، قد بينوا إلينا أن الرواية سبب الدراية، و قرروا لدينا أن الدراية منقذة من الجهل و الغواية، مفرقة بين الضلال و الهداية... رأيت أن أتعلق بأهدابهم... و أجمع برنامجاً." (20) ومن الواضح

الحوار المتوسطي

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



أن التجيبي قد تمسك بطرق أهل الحديث في تأليف البرامج، فاعتمد الإسناد، وواصل البحث ليصل بينه و بين المؤلفين الأعلام دونما تفريق بين الكتب التي أدخلها في برنامجه.

ذكر ابن الخير عددا لا يستهان به من كتب التاريخ الأندلسي والمشرقي، وكتب الأنساب والمغازي والسير، كما ذكر عددًا من كتب اللغة المؤلفة في الأندلس، وأما التجيبي فقد سجل كتب اللغة والتاريخ وتراجم المدن والأنساب، والجدول التالي يوضح ذلك:

عدد الكتب التي تضمنتها فهرسة ابن خير و برنامج التجيبي.

جدول رقم (1): إحصاء الكتب عند ابن خير والتجيبي:

| التجيبي | ابن الخير<br>الإشبيلي | المهنفات<br>حسب<br>التخصرصا |
|---------|-----------------------|-----------------------------|
| 18      | 131                   | القرآن وعلومه               |
| 165     | 194                   | الحديث وعلومه               |
| 22      | 132                   | التاريخ                     |
| 32      | 36                    | الفقه وأصوله                |
| -       | 4                     | التغذية                     |
| -       | 10                    | الحساب                      |
| -       | 4                     | الرؤيا                      |
| 21      | 197                   | العقائد                     |
| 25      | 507                   | اللغة والأدب                |
| 27      | 115                   | الفهارس والمعاجم            |
| 310     | 1330                  | المجموع                     |

كان الهدف من كتب البرامج والفهارس نقط الرجال ورصد تحركاتهم العلمية وتعيين مقدار تحصيلهم ورسم أسلوب ضبطهم، وتسجيل ما قرأوه وما سمعوه وما كتبوه ودونوه واقتنوه من كتب العلم، والحفاظ على نقاء الضبط والرواية في الأندلس، والصيغة التي غلبت

F-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X III



على عمل ابن الخير الإشبيلي كانت الصيغة التعدادية أو الإحصائية، وهذا من خلال الاهتمام بالدقة العلمية في تحديد المعلومات.

لا شك في أن ابن خير يربط في مقدمته بين أكثر من قضية تعليمية متخذا أسلوبا لتوصيل المعلومات والأفكار، فالجدل والرواية والتأدية والتبليغ والسماع والإجازة، جميعها وسائل يعتمد بعضها على بعضها في الاتصال المباشر، وهي تشكل وسيلة للنشر والإذاعة للأفكار، وما بلغت النظر في برنامج التجيبي هو إيراده لموضوعين اثنين هما: الإسناد والمشيخات فكان اهتمامه بالسند للبرامج والكتب معا، بصرف النظر عن قيمة الكتب الدينية أو العلمية، لذلك يكون التجيبي قد عزز المدرسة التي بدأها ابن الخير الإشبيلي، وطور مفاهيمها، وواصل الاهتمام بالسند، وأظهر منافع الرحلة نحو المشرق، والمزج بين العناية بالموضوعات والعناية بترجمة مؤلفي الموضوعات.

وقد تضمنت فهرسة ابن الخير (180) طربقة اتصال في (102) مؤلف، في حين تضمن برنامج التجيبي 57 طريقة اتصال دون ابن الخير وسيلة التحمل بـ117 ضمن 180 طريقة اتصال، واستعمل المصطلحات التالية للتحمل: حدثنا - سمعنا - أخبرنا - أنبأنا. وتم إحصاء 34 مرة: إجازة، 20 مرة: قراءة ، 9 مرات: مناولة<sup>(21)</sup>.

رتب ابن خير كتابه الفهرسة على أساس الموضوعات أو العلوم، وتحت كل موضوع أو علم أدرجت أسماء الكتب التي ألفت فيه وأسماء موضوعاتها دون ترتيب محدد، والموضوعات الآتية هي التي تم ترتيب الكتاب على أساسها.

جدول رقم (2) موضوعات كتب اين خير:

| السير والأنساب          | أعلام القرآن |
|-------------------------|--------------|
| الفقه                   | الموطآت      |
| أصول الدين              | كتب الحديث   |
| الفرائض                 | كتب التاريخ  |
| الآداب واللغات والأشعار | التراجم      |

وببين الجدول التالي التوزيع الموضوعي للمصنفات التي يذكرها ابن خير وعددها في كل موضوع:

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



#### الجدول رقم (3) التوزيع الموضوعي للمصنفات عند ابن خير

| عدد   | الموضوع                     | رقم      |
|-------|-----------------------------|----------|
| الكتب |                             | المصنفات |
| 105   | علوم القرآن                 | 1        |
| 17    | الموطآت                     | 2        |
| 21    | المصنفات المسندة            | 3        |
| 33    | المصنفات المتضمنة للسنن     | 4        |
| 105   | سائركتب الحديث              | 5        |
| 85    | علل الحديث ومعرفة الرجال    | 6        |
| 18    | السير والأنساب              | 7        |
| 36    | الفقه على مذهب الإمام مالك  | 8        |
| 22    | أصول الفقه                  | 9        |
| 6     | كتب الأشربة                 | 10       |
| 11    | الفرائض                     | 11       |
| 5     | الرؤيا                      | 12       |
| 45    | الزهد والرقائق              | 13       |
| 9     | تأليف أبي بك بن أبي الدنيا  | 14       |
| 3     | تأليف أبي سعيد بن الأعرابي  | 15       |
| 23    | تأليف أبي بكر الأجري        | 16       |
| 74    | تأليف أبن ذرعن المهروي      | 17       |
| 32    | اللغات والآداب              | 18       |
| 6     | تأليف أبي علي بن عبد الغفار | 19       |
| 202   | الأداب واللغات              | 20       |
| 42    | الشعر                       | 21       |

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



| 20   | ما ذكره أبو مروان بن سراج     | 22      |
|------|-------------------------------|---------|
| 6    | ما ذكره أبو العلي الغساني     | 23      |
| 7    | ما ذكره أبو الحجاج الأعلم     | 24      |
| 98   | ما جلبه علي البغدادي من أخبار | 25      |
| 75   | ما روي من الفهارس الجامعة     | 26      |
|      | لروايات الشيوخ                |         |
| 71   | اتساع الرواية من جهة الإجازة  | 27      |
| 1177 |                               | المجموع |

لم يذكر ابن خير معظم البيانات البيبليوغرافية عن الكتب التي سجلها بل توسع في معنى الإجازة الذي أثر على هذه البيانات بالتقصير.

جدول رقم (4): بيانات مختلف طرق تحمل العلم عند ابن الخير والتجيبي.

| التجيبي     | ابن الخير الإشبيلي | طرق التحمل    |
|-------------|--------------------|---------------|
| المحادثة: 1 | المحادثة: 100      |               |
| السماع: 6   | السماع: 11         | وسائل الاتصال |
| أخبار: 3    | إخبار: 4           |               |
| إنباء: 2    | إنباء: 2           |               |
| 12          | 117                | المجموع       |
| 25          | 20                 | القراءة       |
| 12          | 9                  | المناولة      |
| 8           | 34                 | الإجازة       |
| 57          | 180                | المجموع       |

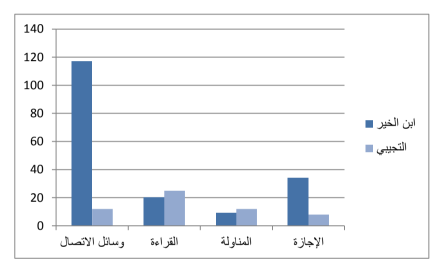
من خلال الجدول ، نلاحظ أن طرق تحمل العلم عند التجيبي التي بلغت 12 مرة، القراءة، بـ 25 مرة، المناولة بـ: 12 مرة، الإجازة بـ: 8 مرات، وهكذا دون برنامج التجيبي، وسائل الاتصال بـ 57 طريقة ضمن 12.

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



والرسم البياني التالي يبين لنا مختلف طرق وسائل الاتصال العلمي والثقافي عند كل من ابن الخير الاشبيلي والتجيبي.

رسم بياني رقم (01): مختلف طرق وسائل الاتصال العلمي عند ابن الخير والتجيبي :



أوضح القاضي عياض أربعة طرق الاتصال العلمي ما بين المغرب والأندلس في العصر الوسيط منها: القراءة، السماع، المناولة، الإجازة، وهي تدخل في مصطلحات طرق تحمل العلم والاتصال الوثائقي ما بين الشيوخ<sup>(22)</sup>، والجدول التالي يوضح لنا التوجهات الأربعة المتعلقة بالتاريخ من خلال تصنيفات ابن الخير والتجيبي:

جدول رقم (5): عدد كتب التاريخ حسب تصنيفات ابن خير والتجيبي:

| التجيبي | ابن الخير الإشبيلي | التصنيفات    |
|---------|--------------------|--------------|
| 1       | 26                 | الأخبار      |
| 8       | 36                 | تراجم وطبقات |
| 3       | 37                 | روايات وآثار |
| 4       | 3                  | أنساب        |

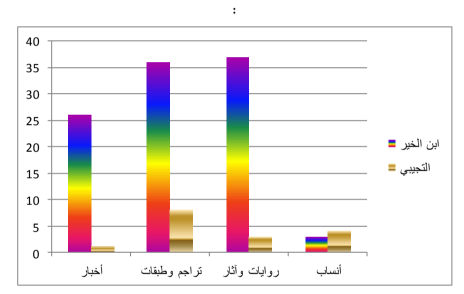
F-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



| 16 | 102 | المجموع |
|----|-----|---------|
|----|-----|---------|

والرسم البياني يوضح غلبة كتب التراجم والطبقات والروايات عند ابن الخير على ما هو مدون عند التجيبي.

رسم بياني رقم (2): تصنيفات حقول التاريخ عند ابن خير والتجيبي



تشترك قيمة معالم فهرسة ابن خير و برنامج التجيبي في ثلاث واجهات:

#### 1- الواجهة التعليمية

تنصرف هذه الواجهة إلى تحديد خصوصية الفهرسة في المنهج و المادة التأليفية فهي مادة متنوعة تتناول الرجال و المصنفات و الأسانيد و طرق التعليم و نشاط التأليف و تتجمع مادتها لرسم صورة للبيئة الثقافية و معطياتها ، فترصد لنا مراكز التعليم و تعين الإتجاهات العلمية و المعلمين و التعريف النشاط العلمي في مجال الدرس و التاليف.

#### 2- الواجهة التوثيقية

تعتبر الفهرسة و ثيقة مصدرية، تحتفظ لنا بمجموعة قيمة من المعلومات الثقافية و الاجتماعية وهي تقوم في أصلها على التوثيق، و اعتبرت مجمع الثقافة، وهي تعبر عن وضعية الثقافة النقلية التي امتازت بها علوم الإسلام، و تتوزع أشكال التوثيق في الفهرسة إلى السند

الحوار المتوسطي

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



من خلال توثيق الرواية و تحليلها بسلسلة من الحلقات ثم تحديد الطرق التي ينتقل فها المصنف ، و في مرحلة تالية توثيق أصول الرواية مع تحديد المجال الإسنادي.و بإعتبار الفهرسة وثيقة تاريخية، يؤخذها ، و يعتمد على مادتها في ذكر الحقائق و تقويمها فأتخذها الدارسون مصدرا هاما بسبب توفر العناصر التالية: عدالة المؤلف و صدقه، معاصرته للأحداث و المشاهدة.

لقد تنوعت المادة التاريخية في الفهرسة فهي تجمع جوانب الحياة الاجتماعية و حركية المجتمع وحياة العلماء و ترصد لنا معالم الحياة الثقافية و السياسية كما تعزز قيمة الفهرسة في القيمة التوثيقية إلى ذكر الوثائق الرسمية من قرارات و رسائل ديوانية و فتاو و إيراد لوائح إحصائية من أعداد المساجد و الحمامات و المساكن و الفنادق و الأسواق، و جغرافية و اقتصاد المدن.

تعتبر فهارس وبرامج الأندلسيين سجلا يكشف عن المنابع الثقافية والمصادر العلمية التي ارتوى منها العالم والأصول التي اعتمد عليها، وأهميتها تتبين في النقاط التالية:

- تمدنا بصورة صادقة عن الحركة العلمية والحياة الثقافية في العصر الذي دونت فيه وتطورها.
- ترسم لنا ملامح النشاط الذي يقوم به الطلبة وطرق تلقيهم العلم وأسلوب التدريس وطرقه.
- المساعدة على معرفة الكتب المتداولة وإحصائها في مختلف الفنون والعلوم والنشاط الفكري في شتى الموضوعات.
  - 🗡 توضح لنا العلاقات وطرق الاتصال العلمي بين الطلاب وشيوخهم.
    - تكشف لنا عن الكتب المفضلة عند الدارسين.
    - 🗡 تمدنا بطائفة من البيانات البليوغرافية المتصلة بحياة الكتب.

تقدم لنا مقدمات كتب التراجم الأندلسية عامة، وكتب البرامج والفهارس خاصة، صورة واضحة لما كان عليه الحال عند المؤلفين الأندلسيين، وهي تمدنا بصورة واضحة للحركة العلمية والثقافية والفكرية في العصر الذي دونت فيه، وترسم لنا النشاط الإنساني، وتساعدنا في التعرف على الكتب المتداولة وسرعة تداولها، وأماكن تأليفها، وتحدد مكان العلم والتعلم. لذلك اعتبرت مكتبة التراجم ومكتبة برامج التعليم الأندلسيتين مكتبتين مهمتين للغاية.

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



#### الهوامش:

(1) عبد العزيز الأهواني، " كتب برامج علماء الأندلس"، <u>مجلة معهد المخطوطات العربية</u>، القاهرة: جامعة الدول العربية، المجلد 1، ماي 1955، ج1، ص ص 96-108.

(2) أبو بكر محمد بن خليفة الأموي، الإشبيلي، فهرسة ما رواه عن شيوخه ، ط2، بيروت: منشورات المكتب التجاري، بغداد: مكتبة المثنى،1382هـ/1963م. ص ص 5-22.

<sup>(3)</sup> أبو القاسم التجيبي السبتي، <u>برنامج التجيبي</u>، تحقيق و إعداد: عبد الحفيظ منصور،ليبيا، تونس : الدار العربية للكتاب، 1981.ص 9.

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 266.

(5) هاني، العمد، <u>كتب البرامج و الفهارس الأندلسية، دراسة و تحليل</u>، ط1،الأردن، المركز التقني للخدمات المطبعية، 1993، 65.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الملك، المراكشي، الذيل و التكملة لكتابي الموصول و الصلة، السفر الأول : تحقيق محمد بنشريفة، بقية السفار: تحقيق إحسان عباس، بيروت: دار الثقافة، بدون تاريخ، قسم الغرباء، ص 90.

(6) نفسه ، ص 92.

(<sup>7)</sup> ابن الأبار البلنسي، أبو عبد الله محمد، التكملة لكتاب الصلة، تحقيق: عزت العطار، مصر،

1375هـ/1956م، ج2، ص 524.

(8) المميزات العامة للفهرسة تشمل ما يلي:

1- في مجال التأليف.2- اتجاه الفهرسة نحو علوم الدراية.3- الاتجاه بالفهرسة إلى الفوائد و تسجيل التقاييد.4-اعتماد الفهرسة في مادتها على نصوص الإجازات. يراجع:

عبد الله المرابط، الترغي، فهارس علماء المغرب منذ النشأة إلى نهاية القرن الثاني عشر للهجرة: منهجيتها، تطورها، قيمتها العلمية، ط1، جامعة الملك السعدى، تطوان، 1420هـ/1999م.

<sup>(9)</sup> نفسه، ص 220.

(10) هاني، العمد، المرجع السابق، ص98.

<sup>(11)</sup> عدد الكتب المذكورة: 1177 كتابا، و705 مؤلفا. يراجع الدراسة القيمة للباحث علاوة عمارة:

Allaoua, Amar," La Transmission du savoir historique en al-Andalus et au Maghreb à la fin du moyen âge», In, The Maghreb review, Vol.28,n°2-3,2003,pp.215-244.

(12) ابن خير، المصدر السابق، ص 203.

(13) نفسه، ص 351.

(14) نفسه، ص 378.

(15) نفسه، ص ص 39-75.

(16) نفسه، ص ص 77-93.

(17) نفسه، ص ص 94-108.

91

E-ISSN: 2571-9742 P- ISSN: 1112-945X



- (18) برنامج التجيبي ، ص 7.
  - <sup>(19)</sup> نفسه ، ص 395.
- (20) برنامج التجيبي ، ص 8.
- (21) بين الباحث الجزائري تواتي، بأنّ الكتاب فرض نفسه كوسيلة اتصال وثائقي في الحضارة العربية الإسلامية مع نهاية القرن السادس الهجري الثاني عشر الميلادي.راجع:
  - Houari, Touati, Islam et voyage au moyen âge, Paris, Seuil, 2000, pp259-297.
    - (22) عياض اليحصبي، المصدر السابق، ص25.
  - كما توجد أربع طرق تحمل العلم لم تذكر لا في فهرسة ابن الخير ولا برنامج التجيبي، وهي: الكتابة- الإعلام- الوصاية الوجادة، للمزيد أنظر:
- George, Vajda, « De la transmission orale du savoir dans l'Islam traditionnel », in la transmission du savoir en Islam (VII-XVIII<sup>e</sup> siècle), London, Variorum, Reprints, 1983, I, pp.1-9.

92

المجلد التاسع