#### مقدمة:

في النصف الثاني من القرن العشرين بدأت اللغة البصرية تفرض نفسها على الساحة الثقافية، كعامل هام له القدرة على التأثير والسيطرة وتشكيل الوعي، أو حتى التلاعب به، لدرجة جعلت البعض يصف العصر الحالي بأنه "عصر الصورة" ويصف المجتمع المعاصر بأنه "محتمع الاستعراض"والحضارة الحالية بأنما "حضارة الصورة". (2) اتخذت الصورة المتحركة شكلها الأول من السينما، ثم أصبحت اللغة السائدة في التلفزيون والكمبيوتر وألعاب الفيديو والإعلانات...لكن هذه اللغة تمارس سلطتها علينا من خلال عمليات صناعية معقدة وباهظة التكاليف، لا يدرك أسرارها إلا المتحصصين. والمشكلة "أن القليل من الناس هم الذين يقفون موقفاً نقدياً منها. أما الغالبية فهم يرونها وسيلة للتسلية والإبحار أو حتى للترويح واللعب، غير واعين أنها وراء هذه الأقنعة تمارس غزوها وتقوم باحتلالنا، وهذا هو مكمن خطورتها. وبتشبيه هذه الحالة باللغة المكتوبة والمنطوقة، فإنه يمكننا أن نعتبر الكثير منا أميين"(3) (دافيد كوك، 1999، ص9). وكما اللغة فإننا نستطيع أن نستوعب أشكالها دون أن نفهمها فهمًا كاملا. وهكذا فإن معظم الناس الذين يعيشون في مثل هذه الثقافة يصبحون معرضين لتحكم أي أقلية وسيطرتها عليهم، إذا كانت هذه الأقلية هي التي تمتلك وتحتكر وحدها فهم اللغة وإكسابها المعنى، وبالتالي فإنما سوف تمتلك سلطة المعرفة ومخم.

لقد مرت الصيغ التعبيرية في الثقافة البشرية بأربع صيغ جذرية تمثل أربع مراحل مختلفة في التصور البشري، وهي: مرحلة الشفاهية، التدوين، الكتابة، الصورة. وقد خلقت مرحلة الكتابة حاجزا ثقافيا وتمييزا بين طبقات المجتمع (من يقرأ – من لا يقرأ). وقد جاءت الصورة في القرن العشرين لتكسر ذلك الحاجز والتمييز الطبقي فوسعت من دوائر الاستقبال وشمل ذلك كل البشر، لأن استقبال الصورة لا يحتاج إلى القراءة والكتابة كما في المرحلة الكتابية، وهو في الغالب لا يحتاج إلى الكلمات أصلا. وسعت الصورة من دائرة المشاركة الشعبية فهي لا تحتاج إلى خلفيات ثقافية عميقة لفك شفرتما والتعامل معها، وهي متاحة للجميع، ولا تحتاج إلى طقوس خاصة للتعامل معها.

وفي سياق مشابه يوضح المؤرخ البريطاني أرنولد توينبي في نص نشر له عام 1973 أن مسار الإنسانية قد جرى على مراحل ثلاث (عبد الله البياري، صناعة الصورة):

- أثناء المرحلة الأولى، والتي تعود إلى ما قبل التاريخ، كانت الاتصالات بطيئة للغاية، ولكن تطورات المعرفة كانت تسير ببطء هي الأخرى، بحيث أن كل جديد كان أمامه ما يكفي من الوقت لينتشر عبر العالم قبل أن يطرأ جديد آخر. فكانت المجتمعات الإنسانية تمتلك درجة متقاربة من التطور -تقريبا-، والكثير من الخصائص المشتركة.
- أثناء الحقبة الثانية، كان تطور المعارف أسرع من انتشارها، بحيث أصبحت المجتمعات الإنسانية أكثر تمايزا وإختلافا، وقد دامت هذه الفترة عدة آلاف من السنوات تعود إلى ما يسمى بالتاريخ.
  - ثم بدأت الحقبة الثالثة، والتي تقدمت أثناءها المعارف بصورة متسارعة، لدرجة تصبح معها المحتمعات الإنسانية أقل فأقل تمايزاً.

لا تعترف الصورة بحدود المكان ولا بحدود الزمان، فالصورة تعمل خارج نطاق الجغرافيا والحدود المتعارف عليها بين البلدان، كما تعمل الصورة من خلال إرشيفها على استعادة الماضي متى شاء الإنسان ذلك.

من ناحية أخرى فإن تحول المعرفة إلى صورة، كنتيجة لثورة الاتصالات والمعرفة والصورة، هو جزء أصيل من الفكر المعولم القائم في أصله على عولمة النموذج الاقتصادي القائم على أساسيين: سلعة ومشتر، ومن هنا كان التزايد الواضح في استثمارات رأس المال في الانتاج السمعي والبصري في المنطقة العربية-باعتبارها جزءا من العالم وجزءا مستهلكا بامتياز-وهو تزايد على عكس ما قد تدعيه حداثة عصر المعرفة والاتصالات من نشر الوعى والثقافة، انحسرت تلك المجهودات في برامج الترفيه والاستهلاك والقائمة على: التسليع والبهرجة الصورية

(المسرحة)، فكانت عاملا معززا للمخاوف من الصورة التلفزيونية والإعلامية المرئية، وهي المخاوف التي- للعديد من الأسباب- لم تحظ بأي جهد لمساءلتها ومحاولة التغلب عليها (عبدالله البياري، السابق).

والواقع ان مفهوم الصورة في عمومه هو مفهوم فلسفي في المقام الأول. ومنذ أفلاطون وحتى وقتنا الراهن، لم يكف الفلاسفة عن التأمل حول هذا المفهوم، وقد تمت مناقشته في سياقات عديدة، فهو حاضر في كل نقاش يدور حول نظرية المعرفة، وهو حاضر أيضا في التصورات الانطولوجية للعالم —عالم الصور وعالم الأشياء. وهو حاضر بصورة مضمرة في العلوم الطبيعية —خاصة الرياضيات البحتة التي يمكن النظر إلى نسقها على أنه صورة رمزية لأشياء العالم. كما أنه بطبيعة الحال حاضر في كافة الفنون من الصورة في الرسم وحتى الصورة الشعرية في الأدب. وعالم الصور عالم إبداعي، مرتبط بالخيال عموما، لا يكتفي فيه الوعي بإدراك العالم، بل يعيد إنتاجه وخلقه، ويحوله من عالم مصمت إلى عالم حي، من صورة مطابقة إلى صورة خلاقة. وفي النهاية لا توجد صورة محاكية للعالم كما هو، كل صورة هي إعادة إنتاج وتحريف للشيء الواقعي، وحتى الإدراك الحسي يتضمن نوعا من الإبداع عن طريق قلب الصورة في العين الطبيعية، وهو نفس ما يحدث في آلة التصوير أيضا، بل إن الصورة المرآوية لا تعكس الأشياء كما هي في الواقع، بل تعيد إنتاجها وفقا لطبيعة سطحها العاكس.

وإذا ظللنا في المستوى الفلسفي فإن مفهوم الصورة على علاقة وثيقة بمشكلة رئيسة في الفلسفة هي مشكلة التمثيل Representation ويعني التمثيل أن الوعي الإنساني يتمثل موضوعات العالم الخارجي ويخلق بداخله صورة ذهنية عنها، هذه الصورة تتعرض لتحولات معرفية عديدة بحيث تصبح مكون رئيس من مكونات الإنسان المعرفية، وتتحكم بالتالي في رؤيته للعالم ومن ثم آرائه وتصوراته عنه. كانت علاقة الإنسان قبل ابتكار الصورة وتقنيات صناعتها بتلك الموضوعات علاقة مباشرة دون وسيط، وبالتالي كانت الصورة الذهنية مطابقة في واقع الأمر للموضوع الذي تجسده (إذا رمزنا للموضوع الخارجي بأ، فإن الصورة الذهنية الناتجة عن التمثيل الذهني له ستصبح أيضا) بمعنى أن هناك علاقة هوية بين الموضوع الخارجي والصورة الذهنية التي تمثله. على هذا الأساس أسس أرسطو لمنطق الموية وجعله أحد القوانين الرئيسة للعقل الإنساني.

لكن مع اعتماد الصورة كوسيلة معرفية أساسية وخاصة مع ظهور وسائل الإعلام، ستتغير تلك المعادلة (لن تصبح أ في علاقة هوية مع أ). ثمة وسيط دخل بين الموضوع وتمثله، وسيترتب على دخول هذا الوسيط حدوث اختلال ما في المعادلة التمثيلية، فالصورة كوسيط هنا بين الموضوع والذات التي تتمثله، لا تنقل هذا الموضوع بطريقة محايدة بريئة، كما العين الإنسانية. فالواقع أنه لا توجد صورة بريئة، تماما كما لا توجد كاميرا محايدة. وهناك مبدأ معروف في الإعلام المعاصر يقول "ليس المهم أن تنقل الحدث ولكن الأهم كيف تنقل الحدث". تحولت الواقعة إذن من كونما واقعة محايدة تكون علاقة الإنسان بما علاقة مباشرة، إلى كونما واقعة محسدة في صورة تحمل بداخلها رسالة وتكون هذه الرسالة فاعلة ومؤثرة في تشكيل الواقع.

### المقاربات المختلفة لمفهوم الصورة

هناك العديد من المقاربات التي تتباين من حيث المنهج وجحالات التطبيق، وفقاً لاختلاف الحقول المعرفية المنطلقة منها. أهم هذه المقاربات:

1- المقاربة الظاهراتية، وهي مقاربة جمالية في المقام الأول، ركزت على الكشف عن الأبعاد الجمالية للصورة كما تتجلى في الفنون المختلفة. كما قدم فلاسفتها، مثل سارتر وميرلوبونتي، تحليلات هامةلمفهوم الرؤية، في إطار اهتمام الأول بمفهوم الآخر، والثاني بموضوع البدن. لكن المشكلة أن إسهامات الظاهراتية في الكشف عنربط مفهومالسلطة بمفهوم الصورة محدودة، لأن مفهوم السلطة لم يكن موضع اهتمام أياً من فلاسفتها. ومع ذلك يمكن الاستفادة من مساهمتها في نظرية القراءة والتلقي، فقد قدمت الظاهراتية أدوات إجرائية لقراءة الصورة، كالفعل القصدي ومفهوم ملء الفراغات.

2- المقاربة السيميوطيقية، وهي أشهر المقاربات وأكثرها ثراءً في تناول الصورةالمرئية من خلال تحليل علاماتي أو أيقوني يقربها من اللغة العادية. وهي تركز اهتمامها على فك شفرات الرسالة المرئية وردها إلى مكوناتها ووحداتها الصغرى. لكنها لاتتجاوز ذلك للكشف عن الخلفيات العديدة الكامنة وراء السطح الخارجي للصورة، يحتل المرئي المكانة الرئيسة في تحليلاتها، ويسقط اللامرئي من حساباتها. ومع ذلك لايمكن تجاوز التحليل السيميوطيقي كخطوة أولى من خطوات تحليل الصورةالمرئية.

3- المقاربة الاجتماعية، وهي على عكس المقاربة السيميوطيقية، تركز اهتمامها على الكشف عنالآثار التي تمارسها الصورة في المجتمع. وتربط هذه الآثار بالتحولات العديدة في منظومة القيم االاجتماعية استنادا على الإرث الحداثي المعياري لمفهوم القيمة، وهي مقاربة لها أهميتها، لأنها تكشف عن ممارسات الصورة على أرض الواقع، كيف تؤثر الصورة؟ وكيف تنتج؟ لكنها في نظر البعضتستند إلى فرضية شمولية حداثية، كما أنها تتعرف على الصورة من خلال آثارها لا من خلال تحليل مضامينها وفك شفراتها.

4- المقاربة الماركسية، وهي تتداخل وتتلاقى مع المقاربة الاجتماعية من حيث الهدف، لكنها تقصر تحليلها على كيفية توظيف الرأسمالية المعاصرة للصورة -لما لها من انتشار جماهيرى - كخادمة لها من أجل ترسيخ أكثر قوة للمجتمع الاستهلاكي. وكيف يدعم هذا من سلطات ونفوذ الرأسماليين، ويقلص من قدرة الجماهير على المقاومة. وينطبق عليها نفس النقد الموجه للمقاربة الاجتماعية. وقد تبنى هذا الاتجاه مجموعة من نقاد ما بعد الحداثة أشهرهم تيرى إيجلتون، ديفيد هارفي، وفريدريك جيمسون.

5- مقاربة النظرية النقدية، وهي تنطلق من أصول ماركسية، لكنها تعزز تحليلها بالاستفادة من انجازات مدرسة التحليل النفسي والتراث الهيجلي العقلاني. وهي وإن كانت تسعى لكشف العلاقات التي تنشأ بين استخدام الصور وتفاقم أزمات الإنسان المعاصر؛ أعني تشيؤه واغترابه،فإن هذا الهدف لم يحل دون تقديم تحليلات هامة ودقيقة للصورة، خاصة في وسائل الإعلام والدعاية والإعلانات. ومشكلة النظرية النقدية في نظر البعضهي اكتفاؤها بالتحليل والنقددون تقديم أدوات أو خطوات إجرائية لقراءة الصور.

6- المقاربة ما بعد الحداثية، وهي تحاول استيعاب كافة المقاربات السابقة، أو على الأقل وضعها في حساباتها. وغالباً ماتكتفي بالتحليل والوصف دون النقد؛ لأن الفكر ما بعد الحداثي عموماً كما يقول آلن هاو "يقبل الأشياء كما توجد في الواقع"..لا يعترف إلا بالسطح الخارجي للأشياء، ويعتبر أي حديث عن البنية الماورائية للأحداث هو من قبيل السرديات الكبري Grand narratives التي تنتمي إلى العصر الحداثي الشمولي. وتندرج اسهامات جل دولوز وجان بودريار تحت هذا النوع.

7- مقاربات أخرى، يصعب تصنيفها، أو ردها إلى الأنواع السابقة. مثل ما يعرف بالاتجاه الوسائطي Mediologieلرجيس دوبريه الذي يركز تحليلاته في كتابه"حياة الصورة ومماتها في الغرب" على الوسائط التي تشكل نظرتنا إلى العالم والأشياء. أيضاً هربرت شيللر في كتابيه "الاتصال والهيمنة الثقافية" و"المتلاعبون بالعقول" الذي حاول فيهما أن يكشف كيف يتم التلاعب بالوعي وتشكيل الرأي العام في السياسة من خلال الدعاية والإعلان ووسائل الاتصال الجماهيري. والصورة تقع في القلب من هذه الوسائل.

ورغم هذه المحاولة لتصنيف المقاربات التي قدمت لمفهوم الصورة؛ فإنه يصعب حصر جميع الدراسات التي قدمت حول هذا الموضوع نظرا لوفرتما وتعددها.

### مرحلتان للصورة

كما هو الحال في ظواهر ثقافية عديدة، يمكن التمييز بين مرحلتين أساسيتين من مراحل تطور الصورة. المرحلة الأولى هي المرحلة المحداثية، والتي كانت تعبر فيها الصورة عن موضوع واحد؛ أي كانت هناك علاقة هوية بين الصورة والخبر، بين ما تجسده الصورة وبين الواقع الفعلي. كانت الصورة مرتبطة بسياق ما (تاريخي، اجتماعي، سياسي) وكانت غالباً ماتظل مرتبطة بهذا السياق، بحيث إن إمكانية استخدامها في سياقات أخرى مغايرة تصبح شبه منعدمة. أما المرحلة الثانية فهي المرحلة مابعد الحداثية، ولأن تحليلنا ينصب في المقام الأول على الصورة المنتمية لهذه الحقبة التاريخية؛ فإننا سنحاولأن نحدد بعض خصائص الصورة في هذه المرحلة.

1- أنها صورة متشظية، فهي لاترتبط بواقعة أو حدث محدد، أي إنها تمتلك قدرة ذاتية على الفعل دون الارتباط بموضوع أو سياق معين. إنها أشبه بالهوامات أو السيمولاكراSimulacra في الفلسفة الأفلاطونية، وهي النسخ المزيفة الشريدة التي لا ترتبط بأي أصل. لكنها- على خلاف ما ذهب أفلاطون- تمتلك قوة الأصل، بل ربما تفوق الواقع نفسه من حيث قدرتها على الفعل والتأثير. في هذا السياق يرى

بول فورش Forsh أن معنى الصورة متداخل مع النجاح التجاري لها، فحتى يقدر للصورة النجاح لابد أن تستخدم في سياقات مختلفة ولأغراض شتى، وهي الأغراض والسياقات التي ما كانتلتخطر على بال المصور. وعليه فإن الصورة أصبحت متعددة المعاني، فمعناها لا يمكن أن يكون ثابتاً أو قابلاً للتفسير من خلال الرجوع لتركيبها الداخلي، ولكن فقط يمكن تفسيرها في سياق مجموعة صور أخرى لها ارتباطات علائقية بما؛ أي أن معناها كما يقول إيكو Eco سيكون حقلاً من الاحتمالات Field of Possibilities (محمد حسام الدين، 2005، ص84-49).

2- تحولت الصورة من كونها محاولة لمحاكاة واقع، إلى نموذج يحاول الواقع محاكاته. فقد أصبح الواقع صورة شاحبة من الصورة.الصورة هي الأساس وليس الواقع. الصورة هي المعيار الذي يقاس بواسطته صدق الواقع أو كذبه. أصبحت الصورة تسبق الواقع وتمهد له، الصورة تحدث أولاً ثم تحدث المحاكاة لها في الواقع. فالعلاقة التقليدية بين الخيال والواقع باتت اليوم مهددة بالتدمير، بحيث أصبحنا لا نعرف ما الواقع وما الخيال في عالم الصور المحاكية والمحاكاة الزائفة. لقد حطمت ما بعد الحداثة اليقين الحداثي في أصالة الصور كمتغير موثوق به أو أصيل أو منفرد "ففي المجتمعات التي تسود فيها شروط الإنتاج الحديثة، تقدم الحياة نفسها برمتها على أنها تراكم كثيف من الاستعراضات وكل ماكان يُعاش على نحو مباشر يتباعد متحولاً إلى تمثيل Representation ( ييبور ، 1998، ويقدم لنا بودريار مثالا يضح هذا المعنى عندما يتناول بالتحليل تعبيرا أمريكيا شهيرا يستخدم في الإعلانات وهو "ما تراه هو ما ستحصل عليه" What You See Is What you Get فهذا التعبير يستخدم لإقناع المستهلك أنه سوف يحصل على السلعة بالشكل الذي تعرض عليه في الصورة. ومعنى هذا أن الصورة أصبحت هي معيار الواقع ومحك الحكم عليه؛ فأنت تطلب سلعة بناء على صورتها، ويتم إرضاؤك إذا كانت السلعة متفقة مع صورتها، وتشعر أنك حدعت إذا لم تتفق السلعة مع الصورة. في نفس السياق أيضاً يرى فوكو أن الصور الفوتوغرافية تُستخدم في إنتاج ما يمكن أن نطلق عليه الأجساد القابلة للتعليمأو الأجساد الطيعة Docile Bodies أو الأجساد المرنة في الدولة الحديثة. إنحم المواطنون الذين يشاركون في الأيديولوجيا الخاصة بالمجتمع من حلال التعاون والرغبة في التوافق والانصياع، ويحدث هذا في مجموعة كبيرة من صور الميديا التي تقدم صوراً خاصة بنا حول المظهر، والجسد السليم، والوضع الجسدي الملائم. ولأننا باعتبارنا مشاهدين لهذه الصور لا نفكر غالباً في الطرائق التي تنشط من خلالها هذه الصور كنصوص أيديولوجية، فإن هذه الصور تكون لها قوة مميزة تؤثر في صورة الذات الخاصة بنا، وهذا يعني أن معايير الجمال والحس الجمالي، الذي تعرضه هذه الصور، التي ترسخ الملامح البيضاء والنحافة كنمط حسدي مرغوب، يمكنها- أي هذه المعايير- أن تمثل جانباً مهماً في النظرة المعيارية التي ينظر من خلالها المشاهدون بعمق إلى أنفسهم (شاكر عبد الحميد، 2005، ص114).

3- فقدت الصورة ما بعد الحداثية المعنى عندما "احتطفتها" الطبقة الرأسمالية عابرة القوميات، لاستخدامها كدال عن المكانة، وعندما ظهرت على السلع الاستهلاكية كالملابس والأحذية والحقائب لتشير إلى شركة أو بيت أزياء راق دونما معنى تقريبًا. ويمكن ملاحظة ذلك في "الصور الغريبة التي تستخدمها بيوت الأزياء العالمية الراقية على منتحاتها مثل "جوتشي" Gucci أو "جس" مثلاً على حقيبة للسيدات صورة لفتاة تبدو وكأنها خرجت للتو من حوض سباحة وقد وضعتاصابعها على شفتيها فإن المستهلكات في أغلب الأحوال سيشترين الحقيبة، لأن بيت أزياء "جس" قد احتار هذه الصورة وليس لأن الصورة تمثل معنى ما بالنسبة لهن" (محمد حسام الدين، 2005، ص51). (والسؤال الذي ربما يحتاج إلى دراسة مستقلة هو: لماذا؟ لماذا تؤدي الصورة إلى فعل الشراء؟ وهل يمكن التشكيك في هذا الارتباط في الأصل؟) كما يمكن ملاحظة ذلك أيضا، في المنتجات الاستهلاكية الأخرى، "كزجاجات وعبوات المياه الغازية"، التي أصبح منتجيها يتستعينون بصور نجوم الفن والرياضة للدعاية لها، ويقبل المستهلك على شراء المنتج، لا لجودته، إنما لما لصورة النجم من قدرة على الجذب، (وهنا من الممكن أن نستحضر تحليل أدورنو لمفهوم عبادة النجم وتحوله إلى سلعة فيتشية، وهو أمر سنتوقف عنده في حينه)، ومع الوضع في الاعتبار المبالغ الخيالية التي يحصل عليها صاحب الصورة جراء هذه الدعاية، نستطيع أن نستشف قدرة الصورة على التأثير والفعل.

ربما تتكشف لنا هذه الصفات بصورة أكثر وضوحًا وتفصيلاً إذا حاولنا الكشف عنها في أهم المحالات التي تمتلك القدرة على الهيمنة والسيطرة. وأعني بهذه المحالات "السياسي، والسلعي، والفني".

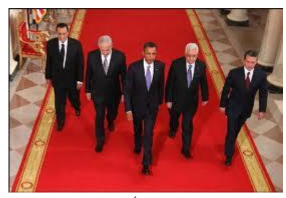
## أولاً: المجال السياسي

لا تعتبر تقنيات صنع الصورة بالأمر الجديد في السياسة. فالعرض والاحتفالية، والتقمص، والكاريزما، والدعاية، والخطابة، والإيماءات، كانت كلها باستمرار جزءًا من الصفة المميزة للسلطة السياسية. وشراء تلك العناصر وإنتاجها، أو اكتسابها على الأقل كانت ومنذ زمن طويل أمرًا مهمًا في الحفاظ على تلك السلطة (في مناظرة كيندى – نيكسون التلفزيونية، رد البعض حسارة الأحير لمعركة الرئاسة لنظراته غير الواثقة كما بدت في عرض الساعة الخامسة).

ولعلا لأمر يزداد وضوحاً حين نتأمل المناظرات الانتخابية التي تجري على شاشات التليفزيون ويتابعها الشعب الأمريكي والعالم كله تقريباً أولاً، يتبد بالاستعراض على النحو الآتي: يقف المرشحان وسط ديكور تليفزيوني دقيق التصميم وظيفته الأساسية تحقيق الإبحار الذي يجعل الصورة مركزاً يدور حوله كل شيء. ويرتدي أحد المرشحين ربطة عنق حمراء، أما الآخر فيرتدي ربطة زرقاء؛ حتى يستطيع المشاهد التمييز بينهما بسهولة. ومن خلال المتابعة التدريجية لأحداث المناظرة الدائرة، نكتشف أن كل مرشح يقوم بدور الممثل الذي يجتهد في توظيف طاقاته الأدائية وملكاته الشخصية حتى يجذب الانتباه. ويجب علينا ألا ننسى أن كلا المرشحين يتصرف بحسب سيناريو جاهز مسبقاً، أعده فريق من الباحثين والمفكرين والكتاب والمخرجين البارعين. وعلى نحو يشبه ما يحدث في جوائز الأوسكار، سوف يؤول كرسي البيض -في النهاية -إلى أفضل ممثل وأفضل سيناريو وأفضل إخراج. وتمثل مراسم التنصيب في يوم الديمقراطية العظيم جائزة الأوسكار).

ربما تكون الأمثلة من عالم السياسة عن الدور الذي تؤديه الصورة عديدة، وعلى سبيل المثال لا الحصر: عندما يكون هناك انقلاب أو ثورة فإن أول الأهداف تتمثل فيالسيطرة على الصورة من خلال السيطرة على مبنى الإذاعة والتليفزيون. وإذا أخذنا مثال من ثورة 25 يناير في مصر على الدور الذي لعبته الصورة إبان الثورة سنجد أنه دورا محوريا، فعندما نشرت جريدة المصري اليوم صور شهداء الثورة المصرية (وكان ذلك يوم الخامس من فبراير أي قبل تنحي الرئيس السابق بستة أيام)، انتقلت الثورة من مستوى إلى مستوى آخر، نظرا لأن صور الشهداء نفسها (وكلهم تقريبا من الشباب) قد أثارت موجة غضب عارمة لدى قطاعات عريضة من الناس، وبالتالي استطاعت تلك الصور أن تضيف إلى جموع الأعداد المحتشدة في ميادين مصر أعداد غفيرة أخرى ممن أثارتهم الصور. كان الأمر ليختلف بطبيعة الحال لو اكتفت الجريدة فقط بنشر اسماء الشهداء دون صورهم.

وإذا عدنا زمنيا بالتاريخ إلى الوراء قليلا وتحديدا إلى 23 أيلول (سبتمبر) 2010، سنجد حريدة الأهرام قد قامت بالتلاعب في صورة فوتوغرافية كانت قد التقطت في البيت الأبيض للرئيس أوباما، بصحبة الرئيس مبارك والملك عبدالله ورئيس الوزراء نتنياهو ورئيس السلطة الفلسطينية أبو مازن، أثناء حفل إطلاق المفاوضات المباشرة بين الفلسطينيين والإسرائيليين. فبينما تظهر الصورة الأصلية الرئيس أوباما وهو يتقدم الموكب، وهو أمر طبيعي في مناسبة كهذه، إذا بالصورة الملفقة تُظهر الرئيس مبارك في المقدمة بدلا من الرئيس أوباما. ومن الواضح أن «الأهرام» أرادت بهذا الفعل أن توحي للقارئ بأهمية الدور الذي يلعبه الرئيس مبارك في "عملية السلام"، ولم تجد في جعبتها لتوصيل هذه الرسالة غير التلاعب في الصورة.



الصورة الأصلية



الصورة بعد التلاعب فيها

يرى بول فيرليو Virilioأن الصورة الفوتوغرافية قد ارتبطت منذ اختراعها بالقوة العسكرية والاستخبار، بل وباستخدامها كسلاح (بيجنل، ساعدت على كسر أيقونة الصورة الحرب إلى أن الأغراض العسكرية ساعدت على كسر أيقونة الصورة وتعاليها عندما تم النظر إليها على أنما تقدم الواقع (بيجنل، ص 141) ويمكن أن نطبق ذلك على حالتين:

الحالة الأولى هي حالة حرب الخليج الأولى، وسنعرض لها من خلال التحليل الذي قدمه عالم الاجتماع والفيلسوف الفرنسي جان بودريار.

في العام (1995) عنون بودريار أحد مؤلفاته التي حظيت بصيت "سيء"بـ"حرب الخليج لم تقع". وهو يتألف من ثلاثة مقالات كتبت في فترة حرب الخليج: "حرب الخليج لن تقع"، "حرب الخليج: هل هي واقعة حقاً؟"، و"حرب الخليج لم تقع". ويتلخص سحال بودريار، في جوهره، في أن منفذنا الوحيد إلى حقيقة الحرب هو الإعلام، ولذلك فإنه ليس لمشاعرنا وتأكيداتنا بشأن الحرب أي أساس في الوقع يتعدى الأساس الذي لأي وجه آخر من أوجه الحياة. فالحرب، مثل كل شيء آخر، هي قطعة من الخطاب الإعلامي الذي يخلق لنا بستمرار عالم لاواقعي. ولا يشير بودريار هنا إلى أن الإعلام يشوه الحقيقة، لأنه ليس ثمة أي حقيقة تقبع وراء المظاهر، بل يشير إلى أن الإعلام يعيد إنتاج واقع مفرط لا تعدو أسئلة الحقيقة فيه إلا أن تكون ثمرة للبلاغة. فالحقيقة، عند بودريار، هي الآن ذلك الشيء الهزيلالذي يتضاءل حجمه باستمرار إلى أن يختفي تماماً. لذا فحملة حرب الخليج كلها لا تعدو كونما تطويراً للعبة من ألعاب الفيديو، فهي سيناريو فوق واقعي واقعي بها بستمرار إلى أن يختفي تماماً. لذا فحملة من صناع القرار، كانوا يتابعون الحرب من على شاشة "سي. إن. إن". أن فالتغطية والعور التي تنقلها هي التي تصنع الحرب، بل إنما هي الحرب. ذلك أن الإنطباعات التي تخلفها لا تؤثر على جماهير المشاهدين وحدهم، بل أيضاً على مدبري الحرب. في نفس هذا السياق أيضا يتساءل ريجيس دوبري وR.Debrayعن ماذا أمدتنا تلفزاتنا في هذه الحرب؟ ومن الذي أرادها أن تكون كذلك؟ إن حرب الخليج، يقول دوبري، كانت حرب الرقية"، وهذا بالضبط، فهي غير مرئية وبدون أي أثر عندنا (سعد عالمي) وماذا كشفت لنا الصورة؟ على أي أرض وقعت هذه الحرب؟ ومن الذي أرادها أن تكون كذلك؟ إن حرب الخليج، يقول دوبري، كانت حرب المؤلة بالضبط، فهي غير مرئية وبدون أي أثر عندنا (سعد عالمي) و ومن الذي أرادها أن تكون كذلك؟ إن حرب الخليج، يقول دوبري، كانت

عبر التزييف وفوق الواقعية والصور الزائفة Simulacra واستراتيجيات الردع النفسي التي تخلط الواقعي بالمزيف، والظاهر بالفعلي، والزمان الحقيقي باللاحقيقي، يضيع الحد الفاصل بين "ماحدث بالفعل" و"الصورة المزيفة". وتكون الغلبة لهذه الأحيرة. ويمكن صياغة الأمر عبر التساؤل الآتي: هل كنا نشاهد الحرب كما هي فعلاً على شاشات الأخبار؟ أمكان المتفرجون يشاهدون شيئا آخر غير الحرب؟

على الرغم من أن تحليل بودريار لا يتجاوز حد التوصيف لما حدث في التغطية الإعلامية لحرب الخليج الأولى، وإنه يضمر بداخل تحليله فرضية مفادها ضعف طاقة وقدرة الإنسان المعاصر على التمييز بين صورة الشيء والشيء نفسه، (6) وحتى لو تم الزعم بأن حرب الخليج قد وقعت، فإن بودريار سيرد بأن أي أدلة تقدم هي زائفة حتماً، وليست أكثر أو أقل صدقاً من أي ادعاء سديمي آخر يطلقه الإعلام (آلن هاو، 2005، ص249-250)، على الرغم من ذلك؛ فإن تحليلاته تكشف لنا عن عالم آخر تشيده وسائل الإعلام..عالم له القدرة على التأثير والفعل والنوجيه لقطاع عريض من الجماهير..عالم يمتلك قوة الأصل ويفوقه.

ومن حرب الخليج الأولى إلى الحرب الإسرائيلية على لبنان في يوليو 2006، إذ دأب المتحدث الإسرائيلي على الظهور عبر شاشة إحدى القنوات الفضائية العربية ليدلي بتصريحات وتبريرات حول دوافع الحرب وأهدافها والمكاسب والخسائر التي حققتها. ما يلفت الانتباه في صورة المتحدث الإسرائيلي ليس بلاغته وقوة خطابه، وإنما مشهد الخلفية التي كانت تطل من وراءه دونما تغيير أو تبديل طوال أيام الحرب، وكانت عبارة عن لقطات حية لمجموعة بنايات "أوروبية" الطابع المعماري تقبع في قلب أحد الأحياء الإسرائيلية الهادئة التي تكاد تخلو تقريباً من السكان..بنايات إن دل اختيارها في هذه السياق على شيء، فإنما يدل على رسالة واحدة أرادت إسرائيل أن توجهها إلى دول الغرب أجمع والتي هي الهدف الأهم للرسائل في هذه الحقبة الزمنية – رسالة واحدة تقول: "نحن منكم"!. وعلى النحو نفسه وبينما يقف الرئيس الأمريكي ليلقي خطاباً حماسياً في جنوده، فإن مشهد الخلفية لا يسقط أبداً من الحسبان أياً كانت الظروف. فما من لقاء احتشد فيه الجنود الأمريكيون أمام رئيسهم إلا وقف من وراءه مباشرة ثلة من الجنود، تدرك، بقليل من الانتباه، إلى أن وقوفهم على هذا النحو ما هو إلا رسالة تقافية يتم توجيهها إلى الجميع..رسالة تقول: "نحن هؤلاء"! فلما نحن نطالع الوجوه، عناصر الصورة، فإننا نجدها عبارة عن وجوه تحمل عناصر تعبر عن الجماعات الإثنية التي يتألف منها المجتمع الأمريكي ما بين وجه ذو ملامح أوروبية، وآخر شرق أسيوية، وثالث ذي ملامح أفريفية، ورابع ذي ملامح لاتينية...إلخ.

## ثانياً: المجال السلعي

مع ازدياد نفوذ وقوة الرأسمالية المعاصرة كان لابد، كرد فعل طبيعي، من تطوير الجهاز الإعلاني ليتمكن من ترسيخ القيم الاستهلاكية بصورة أقوى. لذا تم الدفع بالصورة إلى أقصى إمكاناتها لتحقيق هذا الهدف. لم يعد الإعلان الآن مبنياً على فكرة الإيصال أو التقديم بالمفهوم العادي، إنما بات معنياً أكثر باستثارة الرغبات والأذواق من خلال الصور التي قد تكون أو لاتكون لها أية علاقة بالمنتج المراد بيعه. وإذا جردنا الإعلان المعاصر من مضامين ثلاثة (المال، الجنس، والعنف) فسوف لا يبقى منه غير الشيء القليل. أصبحت الصورة أكثر من ذلك، هي نفسها سلعة. ويدخل التنافس في تجارة بناء الصورة مكوناً حيوياًفي التنافس الداخلي للشركات، وغدا النجاح في تجارة بناء الصورة مربحاً إلى درجة أن الاستثمار في حقل بناء الصورة (كرعاية الفنون، المعارض، الإنتاج التلفزيوني) غدا معادلا في أهميته للاستثمار في مصنع حديد أو تقنية جديدة.

لقد رأى عدد من نقاد مابعد الحداثة أمثال بارت Barthes وبنيامين Benjamin أنه نتيجة نشوء ما يسمى ببنك الصورة الصورة المصلح الذي يعبر عن المؤسسات والوكالات الكبرى التي تحتكر إنتاج وتوزيع الصور على مستوى عالمي) فقد تم نزع الصورة من سياقها وفصلها عن منتجها، وهو ما وصفه بنيامين بضياع هالةالصورةومناخها، في عصر الإنتاج الرقمي المتقدم بتقنياته الهائلة التي تضيف وتحذف وتعدل من أصل الصورة.

لقد أصبح ما يحتاجه الإنسان في المجتمع لا يحدده المنزل أو متطلبات الحياة وإنما الصورة ووسائل الإعلام. وبحسب جيانو فاتيمو Vatimmo عندما يذكر إعلان عن نوع من السيارات "أن هذه السيارة تحقق المتعة القصوى للقيادة"؛ فإن هذا محض ادعاء لن يدوم إلا عاماً واحداً عندما تظهر السيارة بموديل جديد "يحقق المتعة القصوى للقيادة" وهكذا...فهذه العملية الدائرية للتقدم الاستهلاكي، تنفي Accomplished في التاريخ. ما يحدث الآن، وفقا لفاتيمو، يمكن أن نطلق عليه العدمية المتحققة Ahribism (يبجنل، السابق، 112).

في كتابه محتمع المستهاك يذهب جان بودريار إلى أن الحاجات التي يحدثنا عنها الخطاب المدعم لجتمع الاستهلاك ليست حاجات بشرية صادرة عنالطبيعة الإنسانية، بل هي حاجات من صنع مجتمع الاستهلاك نفسه. إنحا ليست حاجاتأولية. فحاجة الإنسان إلى الطعام مثلا تشبعها كمية محددة من الطعام، إلا أنالطعام في المجتمع الاستهلاكي يتخذ صورا وأشكالا عديدة أخرى و يتحول للمجال الرمزي. فعلى الرغم من أن حاجات الإنسان الأساسية محددة إلا أننا نجد تنوعا هائلا فيالسلع التي تشبع هذه الحاجات. ويرجع هذا التنوع إلى مجتمع الاستهلاك الذي يخلقحاجات أخرى ثانوية بمجرد إنتاجه لكم هائل من السلع التي تشبع حاجة واحدة. فللإنسانحد أدنى يكتفي به ويستطيع عن طريقه إشباع حاجاته الأولية، لكن مجتمع الاستهلاكخلق حاجات أخرى ترفيهية ورمزية لا يمكن إشباعها، ذلك لأنه بمجرد أن يشبع عن طريق قيم الفرد حاجةمنها حتى تؤدي به إلى حاجات أخرى وإلى ما لا نحاية. ويرجع السبب في ذلك إلى أنحاليست حاجات تشبع عن طريق قيم

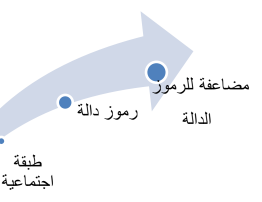
استعمالية بل عن طريق قيم تبادلية. لا يأتي إشباع هذهالحاجات عن طريق امتلاك المرء لقيمة استعمالية لشيء ما بل لقيمة رمزية. فالسلعتستهلك لما تضفيه على المرء من مكانة أو وضع اجتماعي أو قيمة في المجتمع وصورة معينة عند الآخرين، لا بما تشبعه من حاجات أولية لديه.

ويربط بودريار بين الصورة والاستهلاك، فقد أصبح ما يحتاجه الإنسان في المجتمع المعاصر لا تحدده احتياجاته الخاصة وإنما الصورة والدعاية والإعلان. كانت الحاجة الإنسانية هي الدافع لابتكار وسائل إشباعها، لكن في المجتمع الرأسمالي يتم خلق حاجات وهمية للإنسان، وتتحول هذه الحاجات بمرور الوقت إلى حاجات أساسية.

ويعمل الإعلان على إقناع الناس بأمور تافهة هو يستعين في ذلك بأساليب البحث النفسي ليبث في الناس اقتناعا زائفا بأن قيمتهم في المجتمع يحددها نوع المنتج الذي يستخدمونه.

يبدو مفهوم "الفيتشية السلعية" أو "الصنمية السلعية" الذي حدثنا عنه ماركس في رأس المال على علاقة وثيقة بتحليل بودريار، فالسلعة تتحول من كونها منتج إلى كائن تدب فيه الحياة، هذا الكائن يمارس تأثيرا كبيرا على المشاهد، بحيث يتحول المشاهد بمرور الوقت إلى عابد لهذا المنتج، ويعتاد تدريجيا التعلق بالمظهر السطحي لها بدلا من الجوهر الحقيقي. ويحلل بودريار دور الصورة في مجتمع الاستهلاك بتناوله لافاترينة المحل". ففاترينة العرض تكشف عن وظيفة أكثر عمقا من مجرد كونها وسيلة لعرض السلع، فهي في ظاهرها تعبير عن الشفافية التي يدعيها المجتمع الرأسمالي، فما هو موجود معروض، وأن ترى هو أن تؤمن، فيتحول الواقع إلى مشهد أو مظهر استعراضي، ويتم اختزاله في هذا الاطار الضيق الذي تمثله فاترينة العرض. هذا بالإضافة إلى تعبير الفاترينة عن وضع سوسيولوجي من نوع حاص، إذ تحتل مكانا وسطا، فلا هي في داخل المحل ولا خل الحام المحل ولا إلى المجال العام للشارع، إنما ذلك الوسط الذي يلتقي فيه العام مع الخاص، لذا فهي ليست مجرد وسيط بين السلعة والمستهلك، بل هي قطب مغناطيسي يعمل على تجميع الرغبات المتناثرة واستقطابها وصبها في منطق مجتمع الاستهلاك، فضلا عن أنها تخلق الرغبات منذ البداية قبل أن تستقطبها.

كانت صنمية السلعة هي السائدة في بداية تطور الانتاج الرأسمالي، أما الآن فقد حلت الصور محل السلع. كانت صنمية السلعة تشير إلى امتلاك السلعة ذاتها كدال على المكانة الاجتماعية للفرد، أما الآن فقد دخل المجتمع في مرحلة جديدة من الهيمنة، تلك التي تتمثل في ضرورة إثبات الملكية في شكل ظاهر. فالتملك يجب أن يكشف عن نفسه ويظهر في صورة رموز وصور. وإذا كانت صنمية السلع عي الطابع الأساس للمجتمع الرأسمالي، فإن الذي يساعد الآن على انتشارها هي الصورة ذاتها التي نتعرف على السلع من خلالها. وامتلاك هذه الصور حل محل امتلاك السلع ذاتها، بحيث أصبحت العلامة الدالة على المكانة الاجتماعية للفرد مرتبطة بامتلاك الأيقونة الدالة على السلعة ذاتها،



إن الفضاء الحضري الجديد، كما في الفنادق والمولات، يشهد تحولات بصرية بفضل الصورة أسرع من الوسائل الاجتماعية لفهمها، لذا فإن الصورة تعاني من حالة اغتراب عن الخبرات الثقافية التي تستمر في الادعاء بأنها تعبر عنها. وهو ما أطلق عليه جوس Goss"سحر المول" أي "الاستخدام البصري للصورة في الترويج والإعلان والجذب تكون الصورة فيه معبرة عن المكانة الاقتصادية ومنبتة الصلة عن أية قيمة ثقافية أخرى" (عمد حسام الدين، السابق). وطالما أن منتجي السلعة ينشدون المال، فإنهم يعتمدون إذن على حاجات الآخرين وقدرتهم على الشراء. وعليه فللمنتجين مصلحة دائمة في تشجيع "الافراط والاسراف" لدى الآخرين، من خلال تغذية "الشهوات المتخيلة" وإلى درجة استبدال

ماهو فعلي وواقعي بما هو "شهواني" و"مرغوب فيه" وعلى نحو "متخيل"؛ لذا يلعب المنتج الرأسمالي باستمرار دور القواد بين المستهلكين وإحساسهم بالحاجة، ويقبع منتظراً إشارة ضعف واحدة عندهم.

في كتابه "أمريكا" L'Amerique يذهب بودريار إلى أن حقيقة الولايات المتحدة إنما تتشكل الآن كشاشة عملاقة..شاشات العرض في كل مكان، وأغلبها في المدينة، أفلام وسيناريوات رائعة تصور المواقع بطريقة خاصة، حصوصاً إذا كانت تمتلك القدرة على جذب السياح، ويتم "إلباسها" صوراً خيالية مطلوبة "فالقلاع التاريخية التي تعود إلى العصر الوسيط تقدم إقامة نهاية إسبوع تامة (طعام، أزياء) لكن من دون حرارة الأصل طبعاً". والاشتراك الزائف في هذه العوالم المتعددة له آثار فعلية في الطرائق التي تنتظم بحا هذه العوالم. وبحسب المروجين الأمريكيين؛ فقد بات ممكناً "أن تعيش العالم القديم في يوم واحد وبدون الاضطرار إلى الذهاب إلى هناك". فالجغرافيا نفسها تحولت إلى مجموعة من الصور تشاهد على شاشات العرض. ونسخ هذه الصور الزائفة في حياتنا اليومية يجلب معاً عوالم مختلفة في المكان والزمان. هذه العوالم يتم في الغالب محاكاتما على أرض الواقع بصورة مجزأة ومختزلة، بحيث يصبح الواقع ذاته حشد من الصور المتراصة التي لاعلاقة لها بعضها. شيء شبيه بتقنية الكولاج Collage فن التصوير المعاصر.

## ثالثاً: المجال الفني: السينما نموذجاً

حققت السينما تقدماً ثورياً في مجال الصورة المتحركة. وقد ضاعف هذا التقدم من جماهيرية السينما لدرجة جعلت البعض يرى أنفا الفن الوحيد الممكن في المستقبل". فاستخدام الصورة المقربة أو صور الحركة البطيئة في السينما، مثلاً، يعيد إنتاج الأشياء التي لا تقوى العين المجردة على رؤيتها. وقدرة السينما على أن تجمع معاً صوراً متباينة إلى أبعد الحدود، كيما يرى المشاهدون تقابل حيواتهم اليومية هي، بحسب والتر بنيامين، قدرة تثبت تلك الحيوات وتمارس تأثيراً محرراً جوهرياً. وعلى الرغم من هذا الدور التحرري الذي من الممكن أن تساهم به السينما؛ فإن الدور السلطوي الذي تلعبه وقدرتها على تشكيل الوعي وتزييفه، يفوق بمراحل كافة الأشكال الفنية الأخرى. هذا التأثير غالبًا ما يكون خفيًا، بحيث أنه يمارس عمله بطريقة تراكمية. عندما شاهد هتلر رائعة أيزنشتاين "المدرعة بوتمكين" طلب من مخرجي ألمانيا أن يصنعوا فيلماً على نفس المستوى لا لشيء إلا لأنه فهم المغزى الحقيقي والرسالة الخفية للفيلم، مع إيمانه بما لفن السينما من قدرة على التأثير. جزءً كبير من هذا التأثير الذي تتمتع به السينما يعود إلى أنها الفن الأكثر جماهيرية وشعبية، كما أنها فن متاح للجميع، لا يصعب الحصول عليه، بالاضافة إلى وسائل الإبحار والجذب، كل هذا يجعل من السينما آلة جبارة تمتلك كافة مقومات السيطرة والهيمنة، ويجعل من إمكانية تأسيس خطاب مقاوم لسلطويتها أمراً بالغ الصعوبة.

والواقع أن جانب كبير من الأسلوب السائد اليوم لتلقي المعرفة يتمثل فيم شاهدة عروض السينما. وهذا صحيح خصوصاً في العالم الغيي. لذا فإنه يجب أن نولى قدراً كبيراً من الاهتمام لآليات تشكيل الوعيواللاوعي التي ينتهجها هؤلاء الذين ينتجون العروض السينمائية الكبرى. ولا يعني هذا أغناك شركة كبرى محددة تتحرك وفق مخطط "مؤامراتي" خبيث مرسوم مسبقاً. إنما يعني أن الغالبية الجموع أو الكلية الثقافية المهيمنة - هي التي تبث روحها الخاصة عبر الإنتاج السينمائي الحديث بأسره. يتمثل هذا في طريقة اختيار الكتب والروايات أو القصص الواقعية لتأليف المكون "النصي"، وبالتالي المضموني، للعمل الفني الذي سيعرض بالنهاية على شكل صور متحركة وأصوات مسموعة، أي مكون نمائي مرئي. ولما كان الجمهور في أغلب الأحيان منقطعاً عن القراءة الجادة المتعمقة، فإنما يحدث هنا أن "الأخ الأكبر" يقوم بتقديم ملعقة مملوءة بالطعام الجاهز، المعد مسبقاً، للطفل الصغير العاجز عن تغذية نفسه بنفسه. هذا الطعام جهزته "الشركات" الكبرى.. العقول المهيمنة على الفكر وصناعة القرار في مختلف الدوائر السياسية والاقتصادية والاجتماعية، ولكن الأهم أنما عقول "الشركات" الكبرى.. العقول المهيمنة على الفكر وصناعة القرار في مختلف الدوائر السياسية والاقتصادية والاجتماعية، ولكن الأهم أنما عقول رحلاً غربيًا يقدم فكرًا فردي خاصًا، لكن منبعثًا، بسبب التركيبة البيوجرافية — السيكولوجية لصاحبه، من العمق التاريخي والحضاري الذي تنتمي إليه، تلك نقطة في غاية الأهيمة المعالم الذي يعول عليه كثيراً جداً الفكر السياسي أسفل القشرة الدماغية للأفراد الذين يشكلون ما يسمى "الرأي العام"، ذلك الكيان المبهم المعالم الذي يعول عليه كثيراً جداً الفكر السياسي أسفل القشرة الدماغية للنظري والعملي السعود ميء (2000).

ما تفعله السينما في النهاية هو إحلال الواقع الافتراضي محل الواقع الفعلي، بحيث يصبح الأول هو النظارة التي ينظر من حلاله المشاهد للثاني، لذا فالواقع نفسه يتشكل من حلال شاشات السينما. لزاجع معاً منظومة القيم التي أرستها السينما مؤخراً، بما فيها اللغة المتداولة، لنلاحظ كيف يتشكل الواقع من خلالها.عندما عرض فيلم "البرتقالة الآلية" S.cabruc الممخرج ستانلي كابريك كابريك منع بعد ذلك بدعوى أنه يحث على العنف، تشكلت مجموعات في بلدان عديدة تطلق على نفسها نفس اسم الفيلم، وترتدي نفس الزي الذي كان يرتديه أبطاله، وتمارس نفس الممارسات التي كان يقوم بها. الجندي الأمريكي نفسه يكتسب صورته وسلوكه، من خلال الأفلام التي تصور الجيش الأمريكي بحيث أن الرائي والملاحظ لأدائه سيحد أن الجزء الأكبر من تصرفاته تشبه أداء نجوم السينما. نفس الأمر أيضاً ينطبق على أداء الرئيس الأمريكي السابق "جورج بوش"، إذ تبدو كل حركاته وإيماءاته "سينمائية" إلى حد كبير. صورة الغرب عندنا. الغرب بكل مفرداته، مستمده بصورة رئيسة من السينما. الأطفال يرفضون الواقع وينسحبون منه لأنه أقل "إيماراً" من واقع أفلام الرسوم المتحركة. والحقيقة أنه يمكن إعطاء عدد هائل من الأمثلة التي تكشف عن القدرات والامكانات اللامحدودة للسينما.

ثمة سمة بالغة الأهمية والخطورة تنفرد بها السينما عن باقي الفنون الأحرى. وهي قدرتما على تقليص حجم الخيال لدى المتلقي. وهي السمة التي تنبه إليها أدورنو مبكراً في أعماله. فالعمل السينمائي يقلص حجم المشاركة، فهو يملى على المشاهد ما يريد أن يقوله ويحصره في الإطار الضيق الذي تمثله شاشة العرض. يكون المتلقي همه الأول، أثناء متابعته للعمل السينمائي، متابعة ذلك السيل المتدفق للصور المتحركة دون إعطاءه الفرصة للتفكير والتدبر. والأمر وفقاً لأدورنو قائم بأجمعه على كليشهات جاهزة وثابتة لا تتغير. والسينما في النهاية توفر إحساساً بالإثارة في الوقت الذي تمارس فيه تأثيرها المنوم أو المخدر، وهي تبتر غنى التجربة الجمالية وتشيئ العمل بطريقة تتسق تماماً مع الخدار الفرد واضمحلاله (دورنو وهوركهايمر، 1972، ص126).

ما يقوله أدورنو ويحذر منه كتبه عندما كانت الصورة السينمائية تتلمس طريقها وخطواتها الأولى نحو الانطلاق (بالتحديد عام 1947).. كتبه قبل اختراع ما يسمى ب"الرقمنة" Digital والجرافيك Graphic .. وظهور أفلام مصنوعة فقط من خلال أجهزة الكومبيوتر. ثمة ملاحظة لـ"كن راسيك" K. Rassick مفادها أنه في القرن الحادي والعشرين لن تزيد مدة الفيلم السينمائي عن خمس عشرة دقيقة، لأننا أصبحنا في ثقافتنا لا نحتاج إلى "التجهيزات المعقدة"التي اعتدنا عليها من أجل فهم مجموعة من الصور كقصة (جيمسون، 2000، ص140). ما يحدث هو أن كل جزء من السرد كان يوماً غير مفهوم دون السياق السردي بأكمله أصبح قادراً على بعث رسالة سردية بأكملها وحده. لقد أصبح ذاتي القدرة، بقدرته الجديدة المكتسبة على امتصاص المحتوى واسقاطه في نوع من الانعكاس اللحظي.

فيمقالته "قراءة بدون تأويل: مابعد الحداثة والنص المعروض على الشاشة" يستنتج جيمسون أنه ليس ثمة الآن ما يسمى "أعمالاً منظورة خالدة" وأنه لن يصير لفن الفيديو نوع إبداعي خاص به، حتى مجرد إنتاج نظرية خاصة بمخرج العمل ورؤيته. هو أمر غاية في الصعوبة، ذلك أن "أعمق الذوات المقدمة في فن الفيديو، ما هي إلا الأدوات التكنولوجية نفسها تحاول إثبات ذاتما" وأن "جميع نصوص الفيديو والأعمال المعروضة على الشاشة لا تقدم أكثر من تحديد عملية إنتاجها، أو إعادة إنتاجها ذاتما فتصير بذلك جميعها متشابحة بشكل منفر وغريب" (جيمسون، السابق، ص208).

ما بين تفاؤلية بنيامين وتشاؤمية أدورنو وجيمسون يقع واقع أكثر تركيباً تتداخل في صناعته قوى عديدة ذات أهداف متباينة لكنها تتقاطع معاً في نقطة واحدة هي السيطرة والهيمنة.

# اقتراح أدوات لمقاومة سلطوية الصورة

تكمن الصعوبة الحقيقية في اقتراح أدوات مقاومة سلطوية الصورة، في أن هذه الأدوات لابد أن تكون موجهة في الأساس للمتلقي العادي، وليس المتخصص، وهنا تكمن المفارقة والصعوبة. على أنه يمكن المعادي، وليس المتخصص، وهنا تكمن المفارقة والصعوبة. على أنه يمكن الحديث دائمًا عن أدوات عامة، بحيث يسهل على المشاهد العادي اكتشاف مواطن الزيف والهيمنة في الصورة المرئية:

1- لابد للمتلقي أن يتسلح بالنقد حيال كل ما يتراءى له من صور، وأن يفترض عدم براءة الصورة المرئية، إذ حضور الصورة هو حضور الهيمنة، حتى ولو كان ذلك على مستوى الرؤية البصرية.

- 2- وضع الصورة في سياقها، بمعنى أن الصورة لابد أن تعبر عن السياق الذي وردت فيه، لابد أن يكون لها دور في إنتاج المعنى الكلي، وهذا مبرر وجودها. وما عدا ذلك يكون الهدف من الصورة هو التشويش واللعب بالغرائز وتشجيع الجانب الاستهلاكي.
- 3- يرتبط بالعنصر السابق عنصر آخر وهو عدم قابلية الصورة للتجزئة، فالرسالة البصرية تركيبية لا تقبل التقطيع إلى عناصر صغرى مستقلة لأنها ترابطية تختزن في بنائها دلالات لا تتجزء، وإذا قبلت الصورة التجزئة يكون المعنى مبتوراً، غير مكتملاً، مما يسهل عملية الخداع والتضليل.
- 4- تحديد طبيعة الصورة، فالصورة تتحدد وفقاً لمجالها. بمعنى أن كل صورة (دعائية، إعلامية، فنية) تخاطبنا من منطقة مختلفة، كما أن كلاً منها له أدواته وطرائقه، وبالتالي تختلف أدوات قراءة وتحليل الصورة وفقاً لمجالها.
- 5- في الجال الإعلاني الدعائي، غالباً ما تأتي الصورة مرتبطة بنص ما.. جملة أو عبارة أو لفظ، وفي معظم الأحيان تكون الصورة لا علاقة لها بالنص، ويكون الهدف من ذلك خلق ما يسمى بالارتباط الشرطي، أو الاستدعاء "استدعاء الصورة عند حضور الكلمة والعكس"، ومضمون الصورة يأتي في الغالب مركزاً على الجانب الغرائزي أو الاستهلاكي.. هنا لابد للمتلقي أن يعي هذا الارتباط.. أن يتساءل عن مبرر وجود الصورة وارتباطها بالكلمة.. أن يحاول الإجابة على سؤال "ماذا تقول الصورة؟".
- 6- في الجال الإعلامي الإخباري، الذي تلعب فيه الصورة دوراً رئيسًا، لابد من تركيز الاهتمام على الخلفيات التي تظهر عليها الأحداث، إذ هي في الغالب تحمل رسائل موجهة لها نفس قوة، وربما أكثر، الرسائل الكلامية المباشرة. كما يجب أن ينظر إلى الصورة على أنها مقصودة في حد ذاتها، ولا يتم بثها أو اختيارها بطريقة عشوائية، إنما يراد بما توصيل انفعال أو رد فعل معين. والأصل في التعامل مع الإعلام هو وضع الخبر بين قوسين وتعليق الحكم عليه، إلى أن يتأكد، ويصمد أمام الرؤية الناقدة.
- 7- في الجال السنيمائي يصعب تحديد خطوط عريضة للتعامل مع الصورة، إذ الأمر يتداخل مع ميدان النقد السينمائي. كما أن الصورة السينمائية متخيلة.. إبداعية، والإبداع يسمح بجميع وجهات النظر تحت شعار "حرية الإبداع". لكن على كل حال ينبغي وضع مسافة مناسبة بين المتلقي والعمل السينمائي تمكنه من اكتشاف مواطن السيطرة في الصورة السينمائية. فما تقوم به السينماالآن يدفع المرء للشعور الغريب بالقلق من العمل الفني. وبالتأكيد فليس من "الطبيعي" أن ينتابنا القلق من عمل فني فقط لأنه عمل فني. الحقيقة الأساسية التيتلقي الضوء على هذا الإشكال هي وجوب النظر بتركيز نحو ذلك الجانب غير المألوف فيالأفلام "التجارية": الطريقة الخاصة التي كانت ولا تزال السينما تستعملها لفرضخلفية فكرية غامضة ومشوشة تتحرك من وراء الأحداث.

### الهوامش

1 مدرس بقسم الفلسفة- كلية الآداب- جامعة القاهرة، جمهورية مصر.

R. "ودلف كيرني" أحد مؤلفات الدكتور شاكر عبد الحميد، "مجتمع الاستعراض" أحد مؤلفات حي ديبور Guy Debord، "حضارة الصورة" مصطلح ل"رودلف كيرني" .
The Wake of Imagination ورد في كتابه "يقظة الخيال" Kearney

8. لم يحظ الخطاب البصري، في فضائنا الثقافي، بالاهتمام ذاته الذي حظيت به الدراسات الأدبية، شفوية كانت أم مكتوبة، ولم يخصص بأي اعتراف حامعي، بل تم اقصاؤه وقميشه على الساحة الثقافية بشكل عام. وما تم انجازه من دراسات أو بحوث حامعية لم يرق، بعد، إلى مستوى الخطاب البصري في تعدديته وتشابك علاقاته، وقدرته على التعالق بغيره من الجالات التعبيرية، بل إنحا كثيراً ما حولته إلى خطاب أدبي موضوعاتي، يركز علىالمدلولات والمحتويات (الايديولوجية-الاجتماعية) دون محاولة تفسير كيف يعمل الخطاب البصري وكيف يؤثر؟!!والحل في رأبي-وهو نابع من تجربة شخصية- هو أتاحة الفرصة أكثر للدراسات الاكاديمية التي تحاول أن تفك شفرات الصور، وتدرك آليات اشتغالها وقدراتها على الفعل والتأثير.

4. لم تتردد (سي. إن. إن) في إحدى دعاياتما عن التغطية التي تقدمها شبكتها في عرض الرئيس المصري حسني مبارك وهو يؤكد "قضيت الوقت كله (أي وقت حرب الخليج) أشاهد ال سي. إن. إن"، فضلاً عن نقل تقارير عن رئيس الحكومة البريطانية "جون مايجور" وهو يتابع أمام شاشته آخر أنباء المخطة نفسها، والاعتراف بالسبق على لسان وزير الدفاع الأمريكي ديك تشيني (مي غسو، 1992 مروي عام 2002 قدم لنا ميك جاكسون Mick, Jacksonفيلمه الهام "Live from Baghdad" عن تغطية الـ"سي. إن. إن الحرب الخليج، وفيه يطرح نفس وجهة نظر بودريار حول الواقع المزيف الذي تصنعه وسائل الإعلام حول الحدث.

5. يستخدم بودريار مفهوم السيمولاكرا، متبعاً في ذلك جل دولوز، ليشير به إلى حالة عامة من الفوضى فرضتها وسائل الإعلام المعاصرة، وتغلغلها في الحياة اليومية، وقيم التعامل الإنساني، وأخلاقيات الممارسة في الغرب، فق قدمت بذلك صورة شبيهة للواقع بوصفها الواقع ذاته، بما يبعد الفرد والمجتمع عن النفاذ الحقيقي للمعاني الخاصة بتعريف وجوده، ويجعله في حلقة مفرغة من التشبيهية، يغذيها هو عندما يتقبلها بوصفها الواقع، تماماً كما يغذيها المجتمع عندما يعتبرها تعبيراً عنه.

6. في كتابه ما بعد الحداثة: المثقفون وحرب الخليج Norris عن السبب الذي يجعل الأكاديمي على الرغم من مقالات كهذه (يقصد مقالاته عن حرب الخليج). والواقع أنه يمكن تفهم تقييم الآخرين يتعاملون بجد مع آراء "بودربار" ويعتبرونه مثقفاً محترماً في الوسط الأكاديمي على الرغم من مقالات كهذه (يقصد مقالاته عن حرب الخليج). والواقع أنه يمكن تفهم تقييم نوريس ومخاوفه من أن يقود موقف بودربار هذا إلى العدمية، أو إلى مايسميه نقاد أشرس لما بعد الحداثة بالخبث السينيكي الساخر من غير أن يكون عابما (راجع مي غصوب، السابق،ص47 ). على أنه يحق لنا النساؤل أيضا عن موقف بودربار من أحداث أخرى نقلتها لنا وسائل الإعلام، كأحداث حرب فيتنام و 11 سبتمبر، هل حدثت بالفعل؟ أم هو واقع اختلقته وسائل الإعلام؟ كما أن ما يلقي بظلال الشك على أطروحة بودربار هو أنه لم يطبقها إلا على حالة حرب الخليج! وهو موقف يدعو للتساؤل خصوصا وأن مواقف بودربار المنحازة للثقافة، وربما السياسة، الأمريكية عديدة.

#### مصادر البحث ومراجعه

- 1- آلن هاو. 2005. النظرية النقدية "مدرسة فرنكفورت"، ترجمة ثائر ديب، دمشق: منشورات وزارة الثقافة.
  - 7. دافيد كوك. 1999. تاريخ السينما الروائية، ترجمة أحمد يوسف، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- 8. جل دولوز. 1987. المعرفة والسلطة "مدخل لقراءة فوكو"، ترجمة سالم يفوت، الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
  - 9. جي ديبور. 2000. مجتمع الاستعراض "مع التعليقات"، ترجمة أحمد حسان، القاهرة: دار شرقيات.
  - 10. عبد الله البياري (2011)، صناعة الصورة، مقال منشور في الموقع الآتي على شبكة المعلومات: -http://www.kollshi.com/2011/12/20/%D8%B5%D9%86%D8%A7%D89%D8%A9 - %D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%88%D8%B1%D8%A9/#axzz1mT9hwEmZ
    - 2- سعاد عالمي (1999) مفهوم الصورة عند ريجيس دوبري، الدار البيضاء: أفريقيا الشرق.
      - 11. سعيد مكى (2004) السينما وصناعة الفلسفة، مجلة أفق الثقافية.
  - 12. شاكر عبد الحميد (2005) عصر الصورة "السلبيات والإيجابيات"، الكويت: سلسلة عالم المعرفة، العدد 311.
    - 13. عمر أوكان (1991) مدخل لدراسة النص والسلطة، الدار البيضاء: أفريقيا الشرق.
- 14. فريدريك جيمسون (2000) التحول الثقافي، ترجمة محمد الجندي، القاهرة: مشورات أكاديمية الفنون، سلسلة دراسات نقدية.
  - 15. محمد حسام الدين (2005) الإعلام وما بعد الحداثة، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة.
    - 16. مي غصوب (1992) ما بعد الحداثة: العرب في لقطة فيديو، بيروت: دار الساقي.
- 17. Adorno, T. and Horkheimer, M. 1972 [1947]. Dialectic of Enlightenment, New York: Herder and Herder Inc.
- 18. Bignell, J. 2000. Postmodern Media Culture, Edinburgh University press.