

## مجلَّة الواحات للبحوث والدراسات

رتهدا:2588-1892

رتمد: 7163 –1112

https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/2

# جمالية تصميم الوحدة الزخرفية في العمارة الإسلامية

# The Aesthetic Design Of The Decorative Unit In Islamic Architecture

 $^{2}$  لبيض الهادي خليل ، بن حليمة صحراوي

البصرية الأدب العربي والفنون جامعة مستغانم ، مختبر الجماليات البصرية labiad25@gmail.com

2 - كلية العلوم الاجتماعية جامعة مستغانم benhalima\_sahraoui@yahoo.fr

تاريخ القبول: 02-02-2020

تاريخ الاستلام: 18-08-2019

#### ملخص -

انفردت العمارة الإسلامية بخصائص معينة في بعض عناصرها الأساسية جعلت منها طرازا متميزا عن غيره. فقد ازدهرت الزخارف المعمارية في العصور الإسلامية ، و اتخذت لها سمات مميزة ، ففن الخط العربي بأنواعه الجميلة المختلفة ، و المزج بين الأشكال الهندسية و الأشكال النباتية ، و نقش الزخارف المختلفة على مواد الحجر أو الرخام أو الجص ، غرست في العمارة الإسلامية جمالا و روعة يضرب بها المثل . تهدف هذه الدراسة إلى التطرق إلى عناصر الزخرفة الإسلامية والى التصميم و الإخراج الفني أو الأسلوب التعبيري للوحدة الزخرفية في العمارة الإسلامية ، ووصف للقيم الفنية والجمالية الخاصة بتلك الوحدات وإيضاح ما توصل إليه الفنان من ذوق فني ، من خلال توزيع الوحدات الزخرفية بأسلوب فني يعتمد على تكرارها دون الشعور بالملل والرتابة المصاحبة لعملية التكرار .

إن عناصر العمارة الداخلية ، الزخارف الحجرية والخزفية والجصية والخشبية هي وحدات فنية حلت في العمارة الإسلامية محل الرسومات واللوحات والتماثيل التي تزين مختلف العمائر الأخرى .

#### الكلمات المفتاحية-

فن، الزخارف ،الجمال، التصميم، المساجد، العمارة الإسلامية .

#### Abstract-

Islamic Architecture Became Clearly Distinct By Specific Features Noticeable In Some Of Its Basic Elements That Made It Exceptional Among Other Styles. Architectural Ornaments Flourished In The Islamic Eras, And It Acquired Distinctive Characteristics. The Arabic Calligraphy With Its Different Beautiful Forms, The Combination Of Geometric Shapes With Plant Forms And Ornamental Sculpture On Stone Or Marble Or Plaster, Implanted In The Islamic Architecture An Incomparable And Striking Beauty And Magnificence. This Study Aims At Shedding Light On The Elements Of Islamic Decoration, Design, Artistic Output Or Expressive Style Of The Decorative Unit In Islamic Architecture, And Description Of Artistic And Aesthetic Values Of Those Units And Clarifying What An Artist Reached From A Taste Of Art, By The Distribution Of Decorative Units In An Artistic Manner That Depends On Its Repetition Without Feeling Bored And Monotony Associated With The Process Of Repetition

The Elements Of Interior Architecture, Stone, Ceramic, Plaster And Wooden Decorations Are An Artistical Units Replaced In The Islamic Architecture Drawings, Paintings And Statues Which Adorn Various Buildings.

#### **Key Words-**

Art, Ornaments, Beauty, Design, Mosques, Islamic Architecture

#### مقدمة

لم تهتم الحضارة الإسلامية بالفن التصويري الذي يعتمد على رسم الأدميين و الحيوانات حيث كان الفن التصويري مكروها في الإسلام (زكي محمد حسن ، 2013،ص27)، ليركز الفنان المسلم بعد ذلك على الفن الزخرفي و الذي مثل المرتبة الأولى في الفن الإسلامي ، حيث تعد الزخارف عنصرا مهما في العمارة الإسلامية ، وهي ذات خصائص فنية في الأسلوب و التكوين ، شكلها الفنان المسلم بتنوع على مر العصور الإسلامية حيث أصبحت جزءا مهما من الشخصية الإسلامية الحضارية ، تهدف إلى إحداث تأثير جمالي في النفس و تجميل الحياة في جميع مناحيها بعد أن أمن الإنسان ضرورات حياته الأساسية .

الإشكالية : ما هو السر الجمالي للفن الزخرية في العمارة الإسلامية ؟ وما دور تصميم الوحدة الزخرفية في العمل الفني المعماري ؟

هدف الدراسة :تهدف هذه الدراسة إلى التعريف بالعمارة الإسلامية والتطرق إلى الطرز المعمارية المختلفة التي مرت بها عبر العصور ، كما تهدف أيضا إلى معرفة أهمية وطرق توظيف الوحدات الزخرفية في العمارة الإسلامية لإعطائها نظرة جمالية رائعة وراحة نفسية من خلال ملئ الفراغات بالأشكال والألوان المناسبة وبالمواد المتنوعة كالخشب والحجر والجص إلى غير ذلك من المواد وباستعمال التقنيات المختلفة ، كالكتابات والرسم على الجدار وتقنية النقش على الأحجار ، فالفنان المسلم برع في اختيار المادة المستعملة مع التقنية المناسبة وتنسيق الألوان ، لينتج عمل فني ذات طابع جمالي زخرفي يهدف إلى بعث البهجة والسرور في نفسية الإنسان ، وهذا ما سنحاول التطرق إليه بالتفصيل في هذه الدراسة البسيطة .

منهج البحث: سنعتمد في هذا البحث على المنهج الوصفي في وصف الفن الزخرفية عبر مختلف الطرز المعمارية الإسلامية وشرح أنوع الأشكال الزخرفية

( الهندسية ، النباتية ، ....) ونعتمد أيضا على المنهج التحليلي من خلال تحليل تأثير أنواع التصاميم والألوان والمواد الأولية

(الخشب ، الجص ، الحجر .....) في النظرة الجمالية للزخرفة في العمارة الإسلامية

#### فرضيات البحث:

- طريقة تصميم الوحدة الزخرفية من خلال اختيار الأشكال المناسبة ونوع المادة الأولية من أهم أسباب النظرة الجمالية للعمارة الإسلامية .
- لجوء الفنان المسلم إلى الفن الزخرية والإبداع فيه كان نتيجة هروبه من الفراغ وتغطيته بالأشكال الزخرفية و باستعمال جميع أنواع البناء في كسوة الجدران الداخلية والخارجية كالفسيفساء مثلا .

#### محاور البحث:

- 1 العمارة الإسلامية
- 2 عناصر الزخرفة الإسلامية
- 3 القواعد و الأسس المتبعة في فن الزخرفة

#### 1. - العمارة الإسلامية

للعمارة الإسلامية ارث كبير اكتسبته من معظم البلدان التي حكمها المسلمون منذ فجر الإسلام حتى اليوم، ولا تزال تحتل مكانة مرموقة بين طرز العمارة التي عرفتها الحضارة الإنسانية عامة حيث أخذ المعمار المسلم آدابا و فنونا وعلوما معمارية لا تتعارض مع الشريعة الحنيفة (محمد حمزة إسماعيل الحداد،2014، 2014)، فمرت العمارة الإسلامية بمجموعة من طرز مختلفة اتسم كل طراز منها بطابع معين تميز به .

## 1.1. - الطراز الأموى

في بداية المساجد الأولى لم تكن لها مآذن ولا منابر ولا محاريب مجوفة و كان أول المآذن التي بنيت في الإسلام هي التي أمر معاوية ببنائها في جامع عمرو بمصر و أبدع العمائر في الشام هي قبة الصخرة في بيت المقدس و المسجد الجامع بدمشق (عبد السلام احمد،1989،ص 12) و احتفظت بأغلب الأساليب الفنية في الطراز الأموي الشرقي كما في مسجد القيروان في تونس (احمد فكري 3000،ص2008)

## 2.1. - الطراز العباسى:

تتميز العمارة في الطراز العباسي باستخدام الأجر بدل الحجر (الذي استعمل في العصر الأموي) وخاصة في العقود والقبوات والقباب والتأثر بالأساليب الساسانية في بناء الايوانات الضخمة ذات الفتحات المرتفعة بقصر الاخيضر (عثمان عثمان إسماعيل ،1992،ص 180)، و يمتاز هذا الطراز في العمارة الإسلامية بتفضيل الأكتاف أو الدعامات على الأعمدة في حمل العقود والبواكي، و أهم ما خلفه لنا هذا الطراز المسجد الجامع في سامراء و مسجد الرقة و أبي دلف في العراق ثم جامع أحمد بن طولون في مصر . (عبد السلام احمد،1989، ص 14)

## 3.1. - الطراز الفاطمى:

دخل الفاطميون مصر سنة 929 ميلادي حيث أسسوا مدينة القاهرة ومنذ ذلك التاريخ صارت عاصمة الخلافة الفاطمية التي امتد نفوذها إلى سوريا والحجاز و أجزاء من شمال إفريقيا وصقلية وبلغت درجة كبيرة من الثراء والتحضر، وكان ذلك أثره الكبير في ازدهار العمارة في مصر وقد عني

الفاطميون بإنشاء المساجد (حسن باشا،1999،ص311) و أهم ما بقي في العمارة الإسلامية في العصر الفاطمي إلى حد الآن الجامع الأزهر و جامع الحاكم و جامع الأقمر و جامع الصالح فضلا عن أسوار القاهرة و بعض العمائر و الأبنية ذات الطابع الإسلامي في شمال إفريقيا و جزيرة صقلية . (عبد السلام احمد،1989،ص 16)

# 4.1. - الطراز الأيوبى:

أمر صلاح الدين الأيوبي عام 1176 ببناء سور يحيط بالقاهرة و بتشييد قلعة الجبل أستعمل في ذلك مواد البناء من بعض أهرام الجيزة ، و قد ازدهر في العصر الأيوبي عنصران:

- تشييد المدارس لنشر المذهب السنى و محاربة الشيعة
- تطور بناء الأسوار و الاستحكامات و القلاع منها قلعة الجبل خلف مسجد محمد على . (عبد السلام احمد،1989، ص18)

# 5.1. - الطراز المملوكى:

عرف عصر المماليك بالعصر الذهبي في تاريخ العمارة الإسلامية حيث امتاز بالإقبال على تشييد المساجد و المدارس و الأضرحة و غيرها من تنوع و إتقان في شتى العناصر المعمارية من منارات و قباب و زخارف كما روعي في بناء المساجد بناء المدارس و الأضرحة إلى جانب المساجد ذات الايونات و الأعمدة و الأكتاف ومثال ذلك جامع السلطان الظاهر بيبرس (عبد السلام احمد 1989،ص20)

# 6.1. - الطراز السلجوقي:

كان الأمراء السلاجقة يشملون الفنون برعايتهم و يستخدمون أبناء البلاد في الأقاليم الإسلامية و يشجعونهم و بذلك نشأ طراز قائم بذاته امتاز بضخامة المباني و اتساعها و مظهرها القوي ، كما استخدم الزخارف المجسمة و خاصة في واجهات المباني ، و مما يلاحظ في العمائر الدينية السلجوقية أنها لم تكن مقصورة على المساجد فحسب بل كثر بناء الأضرحة على شكل أبراج أسطوانية أو ذا أضلاع على شكل مباني ذات قباب ( القبة الصغرى في مسجد الجمعة بأصفهان ) (عبد السلام احمد،1989، ص 22)

## 7.1. - الطراز الاسباني المغربي:

قام في المغرب والأندلس على يد دولة الموحدين في القرن الثاني عشر ميلادي والمعروف أن جمع المغرب والأندلس تحت سلطان واحد حدث على يد المرابطين ، وقد كانت الزعامة في ميدان هذا الفن الاسباني المغربي لمراكش واسبانيا ، بينما لم يكن فيه للجزائر أو تونس شأن كبير. ( زكي محمد حسن 2013، - 17)

إن استخدام الفسيفساء من الخزف في تغطية الجدران ، والإسراف في الزخارف المحفورة على الجص ظاهرتان قويتان في الطراز الاسباني المغربي . (زكي محمد حسن ،2013،ص18)

إن من أنواع العمارة المغربية المتصلة بالمدرسة هي الزاوية ، كانت تبنى لتعليم إتباع طريقة من الطرق الدينية إلى جانب ضريح فهي تجمع بين المدرسة و الضريح ، فالغالب في هذا الطراز هو الإسراف في عناصر الزخرفة و ليس العناية بمتانة البناء . (عبد السلام احمد،1989، 20)

#### 8.1. - الطراز العثماني:

بعد انتصار العثمانيين على السلاجقة قامت الدولة العثمانية و امتد نفوذهم إلى غاية شمال إفريقيا و زادت هيبة الدولة العثمانية و ازدهرت الفنون فيها العمائر الدينية العثمانية و انتقلت من الطراز السلجوقي إلى الطراز العثماني و يبدو ذلك في المساجد التي شيدت في 14 ميلادي مثل مسجد محمد الفاتح متأثرا بعمارة آيا صوفيا في نظام القبة و أنصاف القبة و التصميم المتعامد و يوجد في صدر المسجد صحن كبير ذو فسقية و بدور فيه رواق ذو عقود و قباب . (عبد السلام احمد،1989، 200 ) ، وان التأثير التركي في مدن شمال إفريقيا الجزائر وتونس وليبيا نتج عنه بناء مساجد تستمد طرازها من المساجد التركية في اسطنبول والاناضول . (حسن باشا،1999، 200)

# 2. - عناصر الزخرفة الإسلامية

# 1.2. - الصور الآدمية و الحيوانية:

عرف المسلمون الصور الآدمية و رسوم الحيوانات ، و لكن تمثيل الكائنات الحية كان مكروها في الإسلام بوجه عام ، إن كراهية تصوير المخلوقات الحية كان لها تأثير عميق في طبيعة الفنون الإسلامية حيث جعلت المسلمين

ينصرفون إلى إتقان أنواع أخرى من الزخرفة و زخرفة المباني في جميع أنواع العمارة . (زكى محمد حسن،2013،ص27)

#### 2.2. - الرسوم الهندسية:

عرفت الفنون التي سبقت الإسلام ضروبا كثيرة من الرسوم الهندسية ، و لكن هذه الرسوم لم يكن لها في تلك الفنون شأن كبير ، أما في الإسلام أضحت الرسوم الهندسية عنصرا أساسيا من عناصر الزخرفة ، و قد عني برجوان Bourgoin الفرنسي بدراسة هذه الزخارف الهندسية المعقدة و بتحليلها إلى أبسط أشكالها ، و يتجلى من دراسته أن براعة المسلمين في الزخارف الهندسية لم يكن أساسها الشعور و الموهبة الطبيعية فحسب ، بل كانت تقوم على علم وافر بالهندسة العلمية ، و أعجب الغربيون بهذه الرسوم الهندسية و قلدها بعضهم ، بالهندسة العلمية ، و أعجب الغربيون بهذه الرسوم الهندسية و قلدها بعضهم ، كان يقضى ساعات طويلة يرسم فيها الزخارف الهندسية الإسلامية .

- و بشكل عام تتكون الزخارف الهندسية من أنواع متعددة من الخطوط المستقيمة و المائلة و المتموجة و الحلزونية و المنعرجة و المجدولة و المنكسرة ، و قسم مؤرخو الفنون العناصر و الأشكال الهندسية إلى نوعين :
- أشكال هندسية بسيطة كالمربع و المستطيل و الدائرة و المعين و المثلث، و كذلك الأشكال السداسية و الثمانية و المتعددة الأضلاع
- أشكال هندسية مركبة كالأطباق النجمية و التي ظهرت بداياتها في الزخارف الإسلامية المصري خاصة العصر الفاطمي (زكي محمد حسن،2013ص)



شكل 1: الزخارف الهندسية في العمائر الإسلامية

#### المصدر: http://imamhussain.org/islamicarts/7703

## 3.2. - الزخارف النباتية:

تأثر المسلمون كثيرا بالعنصر النباتي في الزخارف السلامية و قاموا بتقليدها تقليدا صادقا أمينا ، فكانوا يستخدمون الجذع و الورقة لتكوين زخارف تمتاز بما فيها من تكرار و تقابل و تناظر ، و تبدو عليها مسحة هندسية جامدة تدل على سيادة مبدأ التجريد و الرمز في الفنون الإسلامية ، و أكثر الزخارف النباتية ذيوعا في الفنون الإسلامية الارابسك Arabesque، وقد عمت هذه التسمية حتى كادت تطلق على كل الزخارف النباتية الإسلامية ، و لكن الحقيقة أن الارابسك هي الزخارف المكونة من فروع نباتية و جذوع منثنية و الحقيقة أن الارابسك هي الزخارف المكونة من فروع نباتية و جذوع منثنية و الزهور(زكي محمد حسن ،2013،ص32) ، كانت الموضوعات الزخرفية النباتية تميل إلى صدق تمثيل الطبيعة ، والتي انتشرت على الخزف والقاشاني والنحاس وقد يراعى في الزخرفة الهندسية والنباتية معا مبدأ التقابل والتماثل لكن الحق أن ما فيها من تجريد وتحوير عن الطبيعة لا يصل إلى حد اعتبارها خروجا عن المألوف .(عادل الالوسي،2003، 200)





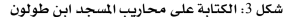
المصدر: http://www.al-vefagh.com/News/98156.html

4.2. - الزخارف الخطية:

وهي تعتبر ميزة من ميزات الفنون الإسلامية ، حيث أن الفنانين المسلمين اتخذوا الكتابة عنصرا حقيقيا من عناصر الزخرفة ، فعملوا على رشاقة الحروف ، و تناسق أجزائها و تزيين سيقانها و رؤوسها ومداتها و أقواسها بالفروع النباتية ، و المعروف الخط العربي قسمان :

- خط كوفي: يمتاز بزواياه القائمة ، و قد كان مستخدما على المباني و كان بسيطا في أول أمره ثم تطور في سبيل الرشاقة منذ لقرن التاسع .

- خط النسخ العادي (زكي محمد حسن،2013،ص40 )

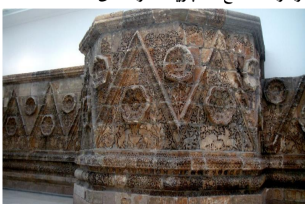




لقد وجد الفنان في الخط غايته وتطبيق لمبادئ عقيدته ، أما الغاية فهي البحث عن عنصر يستخدم زخرفيا ، وأما تطبيق العقيدة فتتمثل في البعد عن تصوير المحرمات ، وكانت النصوص الدينية من اجل المادة الزخرفية في العمارة الإسلامية وأعظمها ، و ما يؤكد ذلك أن الخط لم يقتصر استخدامه كعنصر زخرفي على العناصر المعمارية والإنشائية فقط ، بل استخدم في التحف التشكيلية والأنية وغيرها . (نوبي محمد حسن،2010، ص24)

# 5.2. - الزخارف الحجرية:

شهدت الأقطار الإسلامية طرقا مختلفة في تزيين الجدران ، قد مال الفنانون المسلمون إلى نوع معين من هذه الطرق بحكم أرضه و توفر المادة الخام فيه ، و لعل أروع ما وصلنا من عصر صدر الإسلام الزخارف الحجرية في قبة الصخرة و المسجد الأموى . (لجلط محمد ،2009، ص 28)



## شكل 4 زخرفة القطع الحجرية قصر المشتى

https://www.alaraby.co.uk/diffah/civilisation/B6766A78-9F7B-148E0-B2EC-461228F58E85

#### 6.2. - زخرفة الفسيفساء:

تتلخص صناعة الفسيفساء في تثبيت مجموعة من مكعبات الزجاج الملون والشفاف وقطع الحجر الأبيض والأسود فوق طبقة الجص او الاسمنت التي تغطي السطح لتكوين موضوعات زخرفية ، و قد استخدمت العمارة الإسلامية بلاطات الفسفيساء والخزف في كسوة الجدران الداخلية والخارجية والعناصر المعمارية والإنشائية المختلفة . ففي المساجد والقلاع ، والقصور، والحمامات كانت بلاطات الفسيفساء من أهم التكسيات المستخدمة في الزخرفة .

ومن أروع الأمثلة على الفسيفساء مسجد قبة الصخرة بالمسجد الأقصى بمدينة القدس، حيث تعتبر من أهم وأبدع آثار الأمويين كما أنها أقدم اثر إسلامي في تاريخ العمارة الإسلامية (كمال الدين سامح ،ص 11)



شكل 5: فسيفساء مسجد قبة الصخرة

https://meemmagazine.net/2018/05/17

# 3. - القواعد و الأسس المتبعة في فن الزخرفة

للزخرفة قواعد مستمدة أساسا من الطبيعة ، ومن الأعمال الزخرفية القديمة بما بلغنه من جمال و كمال ، و من أهم القواعد المتبعة في الزخرفة هي

# 1.3. - التوازن:

وهو القاعدة الأساسية التي يجب توفرها في كل تكوين زخرفي أو عمل فني تزييني ، و التوازن بمعناه الشامل يعبر عن التكوين الفني المتكامل عن طريق حسن توزيع العناصر و الوحدات و الألوان و تناسق علاقاتها يبعضها و بالفراغات المحيطة بها ، و خير مثال للتوازن الطبيعة بما تحتويه من أزهار و أشجار و نباتات ، في تتكون من كتل ذات سطوع و درجات لونية في علاقات متزنة يبعضها ، و استخدام التوازن في الزخرفة يشمل جميع المساحات و السطوح من أشرطة و إطارات و حشوات... الخ . ( محى الدين طالو،1986، ص 16)

# 2.3. - التناظر أو التماثل:

التناظر من أهم القواعد التي تقوم عليها بعض التكوينات الزخرفية التي ينطبق أخد نصفيها على النصف الأخر بواسطة مستقيم يسمى -محور التناظر - وهناك نوعان من التناظر:

- 1.2.3 التناظر النصفي : و يضم العناصر التي يكمل أحد نصفيها النصف الآخر في اتجاه مقابل و أبرز الأمثلة عليه الطبيعة .
- 2.2.3 التكرار الكلي: وفيه يكتمل التكوين من عنصرين متشابهين تماما في اتجاه متقابل أو متعاكس و يستخدم هذا النوع في زخرفة المساحات و الحشوات.

#### .3.3 - التشعب:

إن معظم التكوينات الزخرفية ولاسيما النباتية غالبا ما تتضمن التشعب الذي اتخذ أساسا في نمو مفارقها وهو نوعان :

- 1.3.3 التشعب من نقطة : وفيه تنبثق خطوط الوحدة الزخرفية من نقطة إلى الخارج .
- 2.3.3 التشعب من خط: وفيه تتفرع الأشكال و الوحدات من خطوط مستقيمة أو منحنية من جانب واحد أو من جانبين كنمو أوراق النبات من فروعها و نمو الفروع من السيقان و الجذوع و يستخدم هذا النوع في زخرفة الأشرطة و الإطارات

#### 4.3 - التكرار:

و هو من أهم قواعد الزخرفة و يوجد بكثرة في الطبيعة ، و التكرار من أبسط القواعد في التكوين الزخرفي ، إذ بتكرار أي عنصر أو وحدة زخرفية نحصل على تكوين زخرفي بديع حتى ولو لم يكن ذلك العنصر (طبيعي أو اصطناعي) في حد ذاته جميلا .

- أنواع التكرار:
- التكرار العادي : وفيه تجاور الوحدات الزخرفية في وضع ثابت واحد متناوب .
- التكرار المتعاكس : وفيه تجاور الوحدات الزخرفية في أوضاع متعاكسة ، تارة إلى الأعلى و تارة إلى الأسفل و إلى اليمين و إلى الشمال في تقابل متعاكس
- التكرار المتبادل : و هو اشتراك و استخدام وحدتين زخرفيتين مختلفتين في تجاور و تعاقب ، الواحدة تلو الأخرى ، و يسمى هذا النوع من التكرار أيضا بالتعاقب أو التناوب . ( محى الدين طالو،1986، ص17)

#### خاتمة –

تعتبر الحضارة الإسلامية أحسن الحضارات الإنسانية و ما أنتجته من توجه فني ، حيث تشكل الزخارف عصب حيوي فيها ، فالزخرفة هي الأفكار الفنية الموروثة و التي ظهرت قبل ألاف السنين في الفن السوري القديم ، و قد استخدمت العمارة الإسلامية أشكالا هندسية أساسية في الحضارات السابقة (المربع ، المثلث ..) و لكن المعنى و النظرة و الهدف اختلف تبعا للنظرة الإسلامية نحو تحقيق بعد إيماني إسلامي ، فالفن الزخرفي كان موجودا في الحضارات السابقة ، إلا أنه أخذ في الإسلام نسقا جماليا و أبعادا روحية فأصبح فنا إسلاميا رفيعا ، حيث أصبحت الزخرفة في العمارة الإسلامية جزءا مهما من الشخصية الإسلامية الحضارية .

حيث أضافت العمارة الإسلامية إلى التراث الفني نظما لم تكن معروفة من قبل ، ومن بعد هذه الدراسة يتبين لنا سر الجمال في الزخرفة الإسلامية من خلال ميل الفنان المسلم في تغطية الفراغات وتزينها بمختلف أنواع الزخرفة ، فكراهية الفنان المسلم للفراغات جعله يبدع في التصميم الجمالي بتوظيف فنونا زخرفية في العمارة الإسلامية لتغطية جميع الفراغات أو جزءا منها ، ولذا كانت الفنون الإسلامية فنونا زخرفية قبل كل شئ .

#### قائمة المصادر والمراجع

- القاهرة ومدارسها ، ط2، دار المعارف ، القاهرة -1 احمد فكرى (2008) ، مساجد القاهرة ومدارسها
- حسن باشا (1999) ، موسوعة العمارة والآثار والفنون الإسلامية ، المجلد الأول والمجلد الثانى ، ط1 ، أوراق شرقية للطباعة والنشر والتوزيع
- 3 زكي محمد حسن ، (2013) ، في الفنون الإسلامية ، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ، مصر
  - 4 عادل الالوسي (2003) ، روائع الفن الإسلامي ، عالم الكتب ، القاهرة -
- 5 عبد السلام احمد نظيف ، (1989) ، دراسات في العمارة الإسلامية ، مطابع الهيئة المصرية للكتاب ، مصر
- 6 عثمان عثمان إسماعيل ، (1992) ، تاريخ العمارة الإسلامية والفنون التطبيقية بالمغرب
  الأقصى ، ج1،ط1 1992
- 7 كمال الدين سامح ، العمارة في صدر الإسلام ، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، مصر
- 8 لجلط محمد ، الفنون الزخرفية بالمغرب الأوسط في العصر الحمادي ، دراسة أثرية فنية جمالية . رسالة ماجستير معهد الآثار ، جامعة الجزائر، 2008 2009
- 9 محي الدين طالو، (1986) ، الفنون الزخرفية ، دار دمشق للطباعة والنشر ، دمشق ط1
- 10 محمد حمزة إسماعيل الحداد، (2014) ، العمارة والفنون في الحضارة الإسلامية ، المجلد الاول ، دار المقتبس بيروت لبنان ، ط1
- 11 نوبي محمد حسن (2010) ، لمحات إبداعية من فنون العمارة الإسلامية ، النشر العلمي والمطابع ، ط.1