سلطة الانزباح وجمالية الخروج في القصيدة الجزائرية المعاصرة قراءة في شعر يوسف وغليسي وعاشور فني -أنموذجا د. حساين رابح محمد

# سلطت الانزياح وجماليت الخروج في القصيدة الجزائريت المعاصرة قراءة في شعر يوسف وغليسي وعاشور فني –أنموذجا

The power of displacement and the aesthetic coming up in contemporary Algerian poem
Reading in the poetry of Yousef Waghlissi, and Ashour Fenni

الدكتور! حساين رابح محمد

قسم اللغة والأدب العربي-جامعة سيدي بلعباس (الجزائر) rabah.hassaine@univ-sba.dz

تاريخ الإيداع: 2023/04/15 تاريخ القبول: 2023/09/04 تاريخ النشر: 2023/12/05

### ملخص:

إنّ سلطة الانزياح في نصوص الشعر الجزائري تتمظهر من خلال الاختراق الشّعري لبنى اللغة والخروج عن المألوف، وكذا التّحطيم البنائي في جسد القصيدة الجزائرية المعاصرة، هذه الأخيرة أضحت بسبب ذلك تمارس استفزازا دلاليا على القارئ، ممّا تدفع به إلى إنتاج الدّلالة بعد أن يجمع هذا القارئ شظايا دوالها المنكسرة.

وهذا ما دفع بنا من خلال هذه الدراسة إلى الوقوف على النّصوص الشّعرية لكلّ من عاشور فني ويوسف وغليسي رغبةً منا في الكشف بالتحليل والبحث العميق عن سلطة الانزياح وجمالية الخروج في مدوّنتيهما الشّعرية، وعن كيفية تجسّد مظاهر وأشكال الانزياح في لغتهما وداخل نصوصهما الفنّية، ممّا يدّل ذلك على نضج التّجربة الفنية لدى كلّ من الشاعرين.

الكلمات المفتاحية: سلطة الانزياح؛ الشعر الجزائري؛ عاشور فني؛ يوسف وغليسي؛ القصيدة الجزائرية.

### Abstract:

The power of displacement in the texts of Algerian poetry is demonstrated by the poetic penetration of the structures of language and out of the ordinary, as well as the structural destruction in the body of the contemporary Algerian poem, the latter becoming a semantic provocation to

the reader, which leads him to produce significance after this reader collects fragments of her broken functions.

This prompted us through this study to identify the poetic texts of Ashour Fani, Youssef waghlissi in order to reveal the analysis and the deep search for the power of displacement and the aesthetics of going out in their poetry blogs, and how to embody the manifestations and forms of displacement in their language and within their artistic texts, indicating the maturity of the artistic experience of each of the poets.

*key words:* Displacement Authority; Algerian Poetry; Ashur Fenni; Youssef Waghlissi; Algerian Poem.

### مقدمة:

يعد مصطلح الانزياح عنصرا أساسيا في التصور البنيوي للغة الشعر، وإذا كان الباحثون البنيويون ينظرون للانزياح على أساس أنه ظاهرة بارزة في أغلب التعابير الشعرية تمارس سلطة الخروج عن المألوف في كل من المستويات الصوتية والتركيبية والدلالية، ومع هذا فقد ركزوا على الانزياح الاستعاري باعتباره شكلا من أرقى درجات بروز اللغة الشعرية.

إنّ التحول الأسلوبي في اللغة الشعرية والخطاب من سياق الإخبار باعتباره يمثل قاعدة اللغة المألوفة وفق قوانين خاضعة لمنطق التواصل والعقل ببناه التركيبية والنحوية والصرفية قد انتقل إلى سياق تأثيري وإحداث تأثيرات جمالية خارقة لحدود منطق اللغة من الداخل إلى لغة غير مألوفة، أين تخرج اللفظة من معناها الأصلي إلى احتمالات المعاني المشتقة في كل اتجاه، بحيث لا تضبط ولا تحد فهذه هي لغة الانزياح، هذا الأخير يعدّ علامة الشعرية وفي الوقت ذاته سبب من أسباب غموض القصيدة المعاصرة على صعيد موضوعات الشعر المستحدثة وهندسة القصيد والكتابة وغياب الدلالة المعجمية للألفاظ الشعرية التي كلها يمكن أن تمثل مصدر ثراء الدلالات الشعرية وجمالياتها وقراءاتها، ويمكن أن نلم شتات كل هذه الخصائص البنيوية تحت لواء هذا المصطلح الشامل ألا وهو مصطلح الانزياح وجمالية الخروج، بوصفه ابتعادا فنيا عن الأنماط اللغوية الجاهزة المألوفة.

## 1- بلاغة الانزياح في الشّعر الجزائري المعاصر:

إنّ الشاعر الجزائري في الأدب المعاصر أدرك أنّ بلاغة الانزياح تكمن في تكثيف جمالية الأسلوب الشعري، فاتجه بذلك نحو تكثيف الدلالة وتعميق البعد الدلالي إلى درجة توسيع الهوة بينه وبين المتلقي مما جعل عملية التواصل تنتفي وتتعقد وتحل محلها عملية التفاعل والتأثير عن طريق التأمل والتأويل ودخول عالم الاحتمال مما أضفى على النص الشعري البعد التأويلي. وجل القراءات النقدية التي سنعرضها في معظمها تدور حول عينة من الشعراء الخناذيذ الذين شقّوا لأنفسهم

عالم الإبداع المطرز بتقنية الانزياحات والانحرافات، مما جعلهم يخرجون ويشكلون معانهم الشعرية في قوالب فنية وجمالية، ويعود ذلك لأسباب منها: أنّ دواوين الشعراء الجزائريين تمثل قمة النضج الفني لديهم، إذ تتعمق فيها تجاربهم وتثرى صورهم الشعرية، وتقفز استعاراتهم فوق الحواجز معلنة الدخول في عالم جديد من التركيب اللغوي، ثانيا: إننا ندرس ظاهرة أسلوبية وإجرائية بلاغية أثير حولها جدل كبير، فآثرنا انتقاء عينة لنماذج شعرية لشعرائنا الجزائريين ليتيح لنا فرصة للتعمق واستكناه قدراتهم الإبداعية، وثالثا: إنّ لغة الشعراء الجزائريين وما فيها من انزياحات وكذا بروز هذه الظاهرة وتجليها كانت من أهم الدوافع التي دفعت بنا لانتقاء هذه النماذج.

# 2- الانزباح بين الفعل الجمالي وبين أفق الإدهاش عند يوسف وغليسي:

إنّ بلاغة الانزياح في نصوص الشّعر الجزائري تتجسد من خلال الاختراق الشعري لبنى اللغة في انحرافه بالنسبة للمعيار كما أشرنا سابقا، وهذا المعيار هو خاص بمواضعات اللغة في علاقاتها وبناها التركيبية والنحوية والمعنوية (المعنى)، وكلّما استطاع الشاعر أن يبتعد عن المعيار ويقلب دلالة اللفظة سواء في اختياره للتصوير الشعري أو التضاد أو التقابل أو غير ذلك، فإنه سيخلق البعد الدلالي الإيحائي الذي يفارق المعتاد من اللغة، والذي ينتج عنه أيضا الفعل الجمالي المحقق لدهشة ومفاجأة القارئ الذي يعيد إنتاج هذا النص الذي وقع بين يديه، وهذا أحد أهم خصائص الشعرية المجمالية- التي تكمن في المقدرة على تجاوز كلّ من المترسب والسائد، وحتى القوانين التعبيرية المألوفة متوسلة بالرؤيا واستباق الزمن والحلم والكثافة والغموض والتعمية والألغاز والبحث عن المعانى العجيبة والغرببة.

يزدهي الفعل الجمالي بتأثيرات الفعل الإبداعي الذي تكتنزه الرّوح الشّاعرة، فتكون ثمّة علاقة بينهما، تبدو في وهلة منها علاقة طردية وأخرى عكسية فينتجان باختلافهما رؤى متنوّعة، هذه الرّوى سنجد مشروعيتها عند المتلقّي، وهو يكشف مدارات أثر الفعل الجمالي، وهي بمجموعها أفكار تنزع نحو الجمال، وحتى يتخطّى الشّاعر مرحلة الوعي الشعري إلى الفعل الجمالي، فإنّ نقطة المسار تتحوّل من النّص الجيّد إلى النّص المدهش طالما يتمّ تقديم رؤى تزيد على تطلّعات أفق انتظار القارئ في فكرة جمالية جديدة، تتعدّد مناهلها وتأخذ بعضها مسارا آخر، وهي ما اختصر التّعبير عنها لوتمان قائلا: "إنّ فكرة الجمال لا يمكن أن تنحصر في الصّورة البلاغية الّتي لا تشغل سوى مساحة محدودة من النّص المنظم، بل ينبغي اكتشاف الوظيفة الجمالية للبنية النّحوية بشكل يتيح لنا رؤية حركة النّص بكثافته النّشطة الفاعلة كلّها" قو و أخذنا مثلا قصيدة "فجيعة اللقاء" للشاعر يوسف وغليسي، لوجدنا مثل هذه التجاوزات والتعايش مع لغة انزياحية ذات الخروج الفنى الحداثي، فيقول:

قرببين في البُعد كُنّا...

بعيدين في القرب صونا...

لاذا؟...لاذا؟

لمَاذَا كَصَفْصَافَتَيْن بوادى الرمال التقينا؟

لماذًا كَصُبْح وَلَيلِ، وكموج ورمل، تعانقنا ثم افترقنا؟

لماذا قُبَيْلَ الفِرَاقِ افترقنا؟ 4

لقد حقق الشاعر خروجا فنيا حداثيا مقتديا في ذلك بشعراء زمانه أو سابقيه من خلال انقلابهم الصارخ على المعيار وعلى الحقيقة الثابتة، فالكتابة لدى الشاعر مغامرة وولادة وبعث فيها المجهول، وقد ظهر التحرر من السوابق النحوبة والمعجمية المنصهرة في ذات الشاعر ليخرج من خلال الحمولة الجمالية نصا إيحائيا دلاليا مكثفا.

وبأخذ الفعل الجمالي منحنيات غير متساوبة في الأثر من حيث تأثيرها ونضجها، يرى إمبرتو إيكو أنّ "النّصوص تنطق بما يفوق الافتراض وهي قادرة دائما على قول شيء جديد"، ولا سيما في تناول الكلمات وانسجام المفردات الشّعربة، إذ تأخذ مدّا حلزونيا ممتدّا بين أفق القارئ وفكر الشّاعر وصولا إلى النّص الغائب الّذي يعدّ "شبكة تلتقي فيها عدّة نصوص، ولذلك كان النّص من ناحية ثانية إعادة كتابة وقراءة لهذه النّصوص الأخرى اللّامحدودة"٥، ليبدو جليّا بما يفيض به الشّاعر من ملامح جمالية، يقول:

> لمَاذَا قُبَيْلَ الفِراق افترقنا؟ لمَاذَا؟ لمَاذا؟..محال ...محال

يحَاصِرنِي لُغْزُ ذَاكَ المحَالُ

وَمِنْ حَيْرتِي

يَشِيبُ الغُرَابْ يَذُوبُ الحَجَر

تَنُوحِ العَنَادلُ ينوحُ الوَترْ

يَضج الأنين يَئِنُ الضَّجَر 7

مهما طال بوح الشّاعر فالكلمات لا تسعف جراح الفقد، ولذلك لابدّ من تكثيف الكلمة لتأسيس خطاب شعري قائم على التّخيّر اللّفظي والانثيال الجمالي، فضلا عن المقوّمات الفنية الّتي منحت التّجربة الأدبية عمقا وخصبا فهذا المقطع يمثل دلالة تحتمل التأويل من خلال الانزباحات الوفيرة كـ "يحاصرني لغز، يشيب الغراب، يذوب الحجر، يئن الضجر الخ" فالشاعر في مقام أسى وحيرة من فراق وطنه الذي قضى فيه معظم عمره بين ربوعه، ولشدة هذه المفارقة مارس سلطة الخروج عن المعهود في التعبير الشعري مما أكسب لغته حيوية وانفعالية، أي سلطة الحزن والقهر سلطة التغرب عن هذا الوطن والحنين إليه والأسى على ما تعرّض له من ظلم وجفاء.

ومعظم أشعار الشاعر تستند على أسس معرفية وتأخذ منحى دلاليا لها القدرة على استقراء مجازات النّص، وكشف التّفاصيل الّتي ترفد المعنى بمدلولات متنوّعة فتستجيب دائرة الإبداع لتلك الخصوصيات الّتي امتازات بالتّكثيف والامتلاء الدّلالي الّذي يكتنِف كلّ ما هو جديد ومغاير عن طريق "استكشاف العلاقات اللّغوية القائمة في النّص، والظّواهر المميّزة الّتي تشكّل سمات خاصة فيه، ثمّ محاولة التّعرّف على العلاقات القائمة بينهما وبين شخصية المبدع، الّذي يشكّل مادته اللّغوية على وفق أحاسيسه ومشاعره الّتي تجعله يلحّ على أساليب معيّنة، ويستخدم صيغا لغوية تشكّل في مجملها ظواهر أسلوبية لها دلالتها في النّص الأدبي "8، ثمّ إنّ انتقال من صيغة فنية إلى أخرى يكون على وفق مقاسات تؤثّر في مجرى الخطاب، وتخلق بين مفرداته خاصية متميّزة من الأنبعاث الفني، الّذي هو في تزاحم مع المتلقّي لإضاءة المشهد بما يتلاءم ومضمون النّص، وهو ما يؤدّي إلى تصاعد المسار المعرفي الذي يدفع بالنّص إلى أفق التّأمّل ويركّز الاهتمام صوب التّفاعل معه وتحويل مراكز استقراره إلى المزيد من الحركية، يقول:

وَاقف..أستعِيدُ بَقَايَا الجرَاح..

في خَربِفْ الهَوَى..عنْدَ مُفْتَرَقِ الذِّكْرَبَات..

كَصَفْصَافَةٍ صَعّرَتْ خَدَّهَا لِلرّبَاحُ

واقِفٌ أَتَحَسَسُ ذَاكِرَةِ اليَأْسِ ضَمأى 9

فقد كانت الصّور الجمالية تكتنز برؤية متوارية خلف نقاب اللّغة لتعيد إنتاج الدّلالة بومضة جمالية، كانت تمور في ذات الشّاعر، فالدّلالة السّياقية بطبيعتها تعمل على إبراز مدى القرب بين المعاني المختلفة للمادة اللّغوية، حيث تحوّل هذه المعاني المبدّدة إلى نظام دلالي تنصهر فيه المعاني التي تبدو فيه مختلفة، فالشّاعر جعل من ذاته في مواجهة مع الزّمن لاستعادة بقايا ألمه نتيجة غربته عن وطنه "أستعيد بقايا الجراح"، وأثبت بأنّه قادر على مواجهة الانكسارات والتّداعيات والهزائم والضّياع، كورقة "صفصافة" تتعرض لكلّ تقلبات الفصول أو بعبارة أخرى لتقلبات الزمن وهذه هي نفس الشاعر.

وحتى تحقق تلك المضامين رسالتها الاتصالية، فإنها تتطلّب من القارئ وعيا معرفيا وموضوعية قائمة على تحليل الصور الانزياحاية وتفسيرها وإيضاحها، ولا سيما أنّ الأسلوب المتبع إنّما يقوم على الإرصاد اللّفظي البلاغي وهو يسعى إلى المزيد من الامتداد الثّقافي وإلى المتعة الفنية فضلا عن إثبات الحجة، وحتى ينتفع القارئ من هذا لابد من توفّر الوعي المطلوب، "وتختلف جماليات الصّور التّداولية أيضا في كون الّذي يضطلع المتلقي بملئه يتولّد عن تناقض بين الكفاءة التّواصلية العادية

وكفاءة الانزياح، وتظهر عملية التّلقي في شكل قراءات متعدّدة للنّص الأدبي خطّيا/مرجعيا/تواصليا"10.

لقد حوت بعض مقاطعه على بعض الإشارات التراثية الّتي تشير إلى انتصار الحق والعدالة ومن أمثلة ذلك قوله:

إنّي العَرْبَري\* الشّهيد الذي لم يمتْ

فِي رَبِيعِ الغضِبْ،،

أنًا غَيْلَانُ يا ابنَ عبدِ الملك

قدْ أتَيْتُ أعكر لون الخطْبْ

سَأفضحُكُم فِي الرَّمَال

سَأزرعُ أَسْرَاركَم فِي التّرب 11

فمن شأن هذا الفعل أن يفعّل علاقة المتلقّي مع النّص، فهي وإن كانت فيها إشارات دالة، استوحت المعنى الشّعري وأرادت تجسيده، وما هذا المجتزأ إلّا ليحيل إلى الاندفاع ومحاولة تغيير الواقع، كما يحيل إلى ذاته الّتي سعت لمواجهة الفساد والمفسدين من خلال حفره في جدار الكلمة نقشا حفريا، يراهن الزّمن على جدّيتها وقوّتها وتأثيرها.

وهذا ستظلّ السّمة الفنية خصّيصة تتمحور حولها الألفاظ والتّراكيب المدعمة بالبلاغة، كذلك فإنّ الصّيغ البلاغية في المجموعة تساير في نهجها المفردات حتى تكون قريبة المعنى، كاشفة لها فإذا ما أريد من مضامين تلك الكلمات أن تأخذ دورا أكبر وأن يكون للكلمة حيوية بذاتها، وحتى تتآلف في سياقها وتنشأ فاعليتها القرائية، فإنّها تنحو في المسار الفكري الّذي يقدّم رؤيته ومضمونه في خدمة المشروع الإنساني، ولذا فإنّ مضامينها تصبّ في محراب المعنى، وهي ستتشاكل فيما بعد لتكوّن رؤية جديدة تنهض على مقتربات إبداعية ترتبط بالمخزون الثقافي، وهي إذ تنهل من الرّوافد الحياتية.

فالشّاعر حين يفتّش في إرثه ستتبادر إلى ذهنه عاتيات الزّمن الّتي تتغمّدها عتمة الانكسار، فهو يصوّرها تصويرا دقيقا، ولكنّه لم ير في ذلك أنّه مطمح عسير، ولم يستكن إلى الإرادة المغلوبة الّتي لا تركن إلى بدائل النّص، بل يجعل من هذا الهم متّسعا لغرس الشّفرات الكامنة في أفضية الأبنية التّعبيرية، لذا فيوسف وغليسي يقول:

إنِّي أتيتكَ مِنْ بلَادِ النارْ..

مِنْ وطن الحديدُ

شَيّعْتُ أحلامي وأحبابي..صَبَايْ..

وجئتُ كَالطَّيْر

# المُهَاجرِ أَبتغِي وطنًا جديدْ 12

جاء هذا المقطع مشبعا بالصور الانزياحية كدليل على اختزال التجربة الإبداعية للشاعر، واختراق البعد اللامرئي للواقع، فالأمر البديهي أن التشييع يكون لجنازة شخص فارق الحياة، بمعنى النعي ونشر الخبر، ولكن شاعرنا حوّر هذا المعنى بجانب الأحلام الشيء المعنوي الذي يسكن كل نفس إنسانية من تطلعها نحو آفاق الآمال والحرية والانعتاق، فالشاعر نظرا لما يعانيه من حالة يأس وحزن لكثرة مفاسد هذا الوطن الذي دنسته أيدي الدمار والخراب فإنّه استطاع تصوير هذه المعاناة بهذا التعبير الانزياجي بدافع التأثير الفني والجمالي وتحقيق التفاعل بين المتلقي والنص عبر هذه المفارقة من معنى التشييع أو العذاب إلى معنى الأحلام أو الأشياء الجميلة.

حيث تحقق المعرفة فيه عبر مسارات من النّسغ الثّقافي، ذلك أنّه يوثّق المضامين ويحافظ على حضورها عبر محدّدات نوعية، بوصفه محطّة شاخصة للفكر والعطاء الإنساني، الّذي طالما رفد الحياة بمكنونات استقرارها وأعاد لها هيبتها وسؤددها، إذ يترشّح المعنى منه بمستوى من التّنظيم والاستدراج والتّتابع، وهو يؤسّس لمستوى التّوتّر الدّلالي، فلم تقف المفردة فيه عند حدود الإيضاح والإفصاح والكشف، بل تتعدّى ذلك لخلق خطاب إبداعي عميق الدّلالة، ولذا فإنّه يعدّ نقطة في مسار التّحوّل المعرفي، ذلك أنّ من أبرز خصائص التّعبير الشّعري الحركية الجمالية والتّشكيلية ذات قدرة تطويرية واضحة التي يسعى الشّاعر إلها بوعي وهو يسعى إلى إيجاد ملاءمة فنّية عالية المستوى بينها وبين خصوصية تجربته الحيوية والشّعرية بكلّ ما تختزنه من تنوّع وتعدّد حيوي للمعانى.

# 3- سلطة الانزباح وجمالية الخروج عن السّائد عند عاشور فني:

يعد التحطيم البنائي في جسد القصيدة الجزائرية المعاصرة سر الغرابة والخروج عن السائد الناتج عن الانزياح، والقصيدة أضحت بسبب ذلك تمارس استفزازا دلاليا على القارئ تدفع به إلى إنتاج الدّلالة بعد أن يجمع شظايا دوالها المنكسرة، وهذا ما يكشف لنا عن نضج التّجربة الفنية لدى الشاعر والتي تأتي من فاعلية الوعي بضرورة تحسين كفاءة الأداة الشّعرية لديه، وتحديثها ومضاعفة وعي التّشكيل بإجراءاته الفنية والجمالية 13، ولعل من بين هذه الإجراءات

1-3- الانزياح الدّلالي: إذ يعمد الشاعر من خلال هذا النوع إلى الذهاب بمعانيه الشعرية إلى أبعد حدود من خلال أدوات وتقانات بلاغية أكثر حداثة، ولعل أولها التشبيه، وإنْ كان التّشبيه أول الأمر عند النقاد والبلاغيين هو "عقد علاقة مقارنة تجمع بين طرفين لاتّحادهما أو اشتراكهما في صفة أو حالة أو مجموعة من الصّفات والأحوال"<sup>14</sup>، ولنا مع الشاعر عاشور فني لمحات جمالية، إذ استثمر هذه الفنّية لاصطناع تراكيب انزياحية بغية إحداث أثر جمالي لدى المتلقي، ومن أمثلة ذلك قوله:

## أنَا المتيَّمُ

والنّسيانُ يصلُبنِي قيسًا على البابِ منذُ البدءِ يبْتَهِلُ<sup>15</sup>

يظهر هذا المقطع انزياحا جماليا عن التركيب المألوف، إذ سعى عاشور لرسم علاقة مماثلة بينه وبين قيس الشّاعر الأموي الملقّب المجنون والمعروف بعشقه وهيامه بليلى، وبذلك استطاع تكوين هذه الصّورة التّشبهية بين شخص شاعرنا وشخص قيس بن الملوّح بهدف استحضار هذا الرّمز التّاريخي لإنشاء هذا التّركيب الجمالي الّذي يأخذ بالقارئ إلى إثارة الاستغراب والتّعجيب، ودعوته لاستجلاء المعنى الدّلالي من البنية السّطحية لهذا التّشبيه للوصول إلى البنية العميقة 16 للمعنى.

ويقول أيضا:

أَنَا لَنْ أَدخلَ الْحَرْبَ ولَنْ أَدْخلَ السِّلمَ إِنْ كَانَتْ الْحَرْبُ كَارِثَة فَالسَّلَامُ جَرِيمَةً<sup>17</sup>

يظهر منْ هذا التّركِيب أنّ عاشور يحاول أن يصنع فضاءً متخيّلا مستلهما إياه من الواقع ويختلف عنه، وهذه محاولة أي شاعر حقيقي يسعى إلى ذلك بالشّعر، ويظهر الانزياح التّشبيهي الدّلالي في رسم تلك الصّورة البشعة للحرب ومقابلتها بالمعنى العقلي المجرّد أكارثة ، وفي المقابل السّلام انزاح به إلى معنى مجرّد آخر وهو 'جريمة'، ولعل هذا ما سعى إليه عاشور لأن يفعله، إذْ تجلّت عنده هنا هذه المفارقة التّشبهية (حرب---كارثة/ سلام---جريمة) مشكّلا في الآن نفسه ما يسمّى بالتّضاد الّذي يعيد من خلاله الشّاعر تشكيل الأشياء على عكس ما تبدو عليه في الواقع من التآلف والانسجام والمحمولة على معان جديدة، منزاحا بذلك عن المألوف والتّعبير العادي (السّلام أمان، هوادة، سكون، استقرار..الخ) إلى شناعة وجرم هذا السّلام بين رحلة البحث عن الممكن من وراء اللّممكن، ولذلك إذا "ظهر التّباعد بين الشّيئين كلّما كان أشدّ ،كانت إلى النّفوس أعجب وكانت النّفوس لها أطرب "أه، وهذا ما يستدعي إعمال عقل القارئ بتداعي الأخيلة والأفكار واستحضار النّفوس لها أطرب "أه، وهذا ما يستدعي إعمال عقل القارئ بتداعي الأخيلة والأفكار واستحضار الدّلالات الخفية والّتي تقف خلف جمالية هذا التّعبير الانزياحي، وبضيف عاشور قائلا:

هَا أَنا أَنْتَفِضُ الآنَ كالطّير منْ شدَّة

الذَّبْح

أَنْتِفُ رِيشًا يُسَمُّونَهُ الشَّعْرِ

هَا أَنَذَا أَتَعَرّى

وَأَفْضَحُ وجْهَ القَذَارَة وَهِيَ عَلَى قَمَة

العَرْش

منْ عُمْقِ الحَضِيضِ المُكَابِرِ أَرْفَع

سبابتي

ضِدَّ نِصْفِ المَدِينَة

أَمِّم النَّاسَ بِالنَّفْطِ وَالكَهْرَبَاء

وأَتَّهمُ القَصْرَ إِذ يتلألأ كاللّؤْلُوَة<sup>19</sup>

إنّ المتلقي أثناء قراءته لهذا المقطع سيتكشّف له بأنّ الشاعر مارس سلطة الخروج عن النموذج السائد، إذ ماثل شدّة أوجاعه بحالة الطيّر الذي تعرض للذبح، كما جعل شعره بمنزلة ريش الطيّر ولجوئه للفظة (أنتف) الدال على المعاناة القاسية في كتابة وإنتاج إبداعاته وسط مجتمع قاس المجرد من آثار الاهتمام والعناية بمثل هذه الطبّقة، وقوله (أفضح وجه القذارة وهي على قمة العرش) إشارة إلى تصديه لشدة الفساد، والشاعر أراد بذلك التعبير المنزاح عن المألوف الكشف عن مقصديته المتمثلة في الوقوف في وجه الفساد والفاسدين، ومعاناة الشاعر التي زادت من وطأة قدرته لمواجه هذا الظلم والفساد.

إضافة إلى الانزياح التشبيهي، نجد "الانزياح الاستعاري" وهو من أكثر التراكيب الانزياحية الواردة في ديوان "رجل من غبار"، والتي أحدثت جمالية في إخراج المعاني في حللٍ قشيبة لدى الشّاعر، نذكر منها بعض النّماذج، والتي يقول فيها:

رَجلٌ من غبارْ

كَانَ يأتي إلىَّ حينًا

يزْرَعُ الحُلمَ في الشّرفاتْ<sup>20</sup>

في هذه العبارات انزاح الشّاعر بالدّلالة الشّعرية عن التّركيب المعروف والمرتبط أساسا بكلمة أغبار والّتي في معناها أنّها لا تأتي بشيء، سوى أنّها دليل على انقراض وزوال الحياة والفناء، ولكن استطاع الشاعر أن ينزاح به إلى بعث الرّوح والأمل والحياة من جديد، فقد قام بإلصاق تجدّد الروح والحياة بهذا الرجل الذي هو من غبار سعى من خلاله إلى إثارة الحيرة والاستغراب لدى المتلقي الذي يتوقّع نتيجة غير تلك الّتي ذكر الشّاعر، "يزرع الحلم في الشّرفات" فأسند إليه زرع الأحلام، والأحلام لا تزرع، فلو استبدلنا كلمة أغبار بكلمة أخرى مثلا :متفائل، مبتهج، فرح لفقدت الجملة شعريتها ولأصبحت مألوفة، ولكن بذلك التّركيب المنزاح فإنه يوحي بحالة نفسية تستشعر القتم والحلك والتّمزق والانسحاق والضيّاع وعبثية الأشياء. أمّا لو استشرنا أية نظرية لغوية لما سمحت بإسناد زرع الأحلام للوهم بل يسند للعاقل، أمّا وقد أسندت لغير العاقل فهذه البنية التي تكسب الأبيات جمالا وشاعرية، ويقول أيضا 2:

هَذهِ شَمْعَتِي، سَيّدِي وَأَنَا مُطْفَأٌ فِي المُقامْ أَنَا أسَّسْتُ أنْدَلُسي بِيَدِي وَأَضَأْتُ دَمِي كَوْكبًا فِي الظّلامْ ثُمّ خرّبْت أنْدَلُسِي بِيَدِي

فالشَّاعر يوحى بخطابه هذا عن حالة نفسيّة غرببة، تحمل تناقضات شعربة في رسم الدّلالة، خاصة في قوله (أنا مُطفأ و أضأت دمي كوكبا)، فعاشور انزاح بهذا التّركيب لأنْ جعل من ذاته نورا وسراجا يضىء الفضاء، وهذا النّور يختفي في الظّلماء وبتجلّى في وضح النّهار ، وانزباح الشَّاعر لمثل هذا التّعبير جعل منه "يسمّي الشِّيء باسم غيره إذا قام مقامه "22 وهذا ما اصطلح عليه حديثا بـ"النّظربة الاستبدالية"<sup>23</sup>،أو الاستعارة الإبدالية L'éternelle métaphore<sup>24</sup> والّتي هي أساسًا "علاقة لغوبة تقوم على المقارنة واستبدال الشِّيء فيها بشيء أو لفظ بلفظ لعلاقة محدّدة وهي دائما المشابهة، يكون هدفها نقل الدّلالة الثّابتة للكلمات المختلفة بحيث أن المعنى لا يقدّم فيها بطريقة مباشرة، بل يقارن ويستبدل بغيره على أساس من التّشابه"25، وهذا ما قام به عاشور فنّى من خلال انزباحه الجمالي هذا الّذي يرسله للمتلقى والّذي يقوم بدوره باستجلاء المعنى البلاغي المراد من هذا التّركيب ورسم العلاقة بين ذات الشّاعر والنّور والإحالة بذاك الانزباح إلى التّراث التّاريخي وما قام به العرب في عز قوتهم من نشر "نور الإسلام من خلال الفتح الإسلامي في بلاد الأندلس"<sup>20</sup> إلى أن سقطت على يد الخليفة أبي عبد الله الصّغير في عهد بني الأحمر عام897هـ/1492م حين سلّم مفاتيح الحمراء بيده للملِك الإسباني، وبالتّالي فعاشور فني تمكّن من استحضار هذا التّاريخ ببراعته الفنّية وجسّده في صورة منزاحة ليشبّه ذاته العربية والمسلمة وكأنّه هو الذي قام بتأسيس الأندلس وهو الذي خرّبها بنفسه في نهاية المطاف.، ويقول في موضع آخر:

> كَتمَ القَلبُ أوجَاعَه زمنًا الأمَانِي منكسِرَه خِلْسَة أَتزوّج فِي المَقْبَرةَ<sup>27</sup>

إنّ الصّورة الشّعرية في هذا المقام تشكّل انزياحا وخرقا للمألوف، إذ يشبّه الشّاعر القلب بالإنسان الكتوم للدّلالة بذلك على عمق الجراح، والأوجاع هنا لا تكون إلى الهموم والأحزان، ثمّ بعد ذلك يجمع بين الأماني والانكسار دلالة على تحطّم الآمال وصعوبة تحقيقها، مشبّها إياها بالشّىء القابل للكسر إذا تحطّم يستحيل إرجاعه وإحياؤه فكذلك الأماني بالنّسبة للشّاعر بين أنْ

663

يصلَ لمراده وإمّا لا، إذ برع في رسم صورة انزياحية تجمع بين النّفي والإثبات بين التحقيق واللّاتحقق (أماني و انكسار).

من الانزياحات التي عرفت بروزا في شعر عاشور فني "الانزياح الكنائي" وهو نوع من الصور التي يتم بها تغير المعنى عبر تماس فكري، ليشار إلى موضوع آخر بالإشارة والتّلميح إليه، أي أنّ هذا التّلميح هو في حد ذاته انزياح عن المألوف لغرض جمالي، ولقد استطاع عاشور فني ببراعته الفنّية الإبداعية التّنويع في تشكيل الانزياح خاصة الدّلالي منه في أشعاره لما يمتاز به من حيوية يسعى من خلالها لإيصال المعاني في قالب جمالي ذي طراز فنيّ يبعث على اللّعب بمشاعر القارئ التي يرى فيها الاستفزاز والتّحريك لمشاعره ومخيّلته، ونجده يلجأ إلى هذا الانزياح بالتّكني حيث يقول في ذلك:

لم تخِفْنِي البَشَاعَه ولم أتّبعْ مَا ترَكتْهُ الجمَاعَه وقدْ كنتُ فيِكُم وَحِيدًا شريدًا طربدًا<sup>88</sup>

إنّ عاشور فنيّ استطاع رسم صوره الانزياحية من خلال مقاطعه ذات المستوى الجمالي العالي، حيث جاءت هذه الصّور تمتاز بالحيوية والخرق اللّغوي محدثةً أثرا نفسيا لدى القارئ، فالمراد من قوله "كنت فيكم وحيدا شريدا طريدا" تلك الحقيقة في تصدي الشّاعر لشدّة الفساد والابتعاد عن المفسدين، ومعاناته التي تدفع به بشدة للوقوف في وجه الظّلم والجور، كون هذا الأخير رافد ومظهر من مظاهر الفساد، فذكر التّابع أو الأصل ليدلّ بها على المتبوع، فارتفع كلامه إلى مرتبة البلاغة، وهنا يجد السّامع في نفسه روعة واستحسانا، ما لا يجده في لفظة المكنى عنه (العزلة والحياد)، وفضلا عن ذلك تمظهرت هنا أيضا ثنائية الحضور والغياب\* التي سيطرت على صيغة الأبيات الشّعرية، فالمكنى عنه (التّصدي للفساد والعزلة والهروب من الواقع) غائب، والمعنى الحقيقي الظّاهر (الوحدة والطّراد والتّشريد) حاضر.

2-3- الانزياح التركيبي: يعد الانزياح التركيبي خروجا عن النظام النّحوي المألوف وخرقا لأصوله، إذ به تحدد شعرية النّص وذلك بكسر النّمط الشّائع من التراكيب، فتنتج عنه تراكيب جديدة منزاحة، كما أنّه مظهر من مظاهر الأسلوب لأنّه يشكّل وجها من وجوه الظّاهرة الأسلوبية والبلاغية وأيضا أنّه ميزة خاصة للشّعرية العربية العديثة، ويظهر الانزياح بمظاهره المتعددة في قصيدة رجل من غبار على أشكال عديدة منها أولا-التّقديم والتّأخير: إنّ اللّغة بطبيعتها خاضعة لنحو معيّن ونظام ذي خصوصية معيّنة، واللّغة العربية تتّسِم بـ"حرية النّظم، فالكلمة فيها تغيّر موقعها مع بقائها محافظة على معناها النّحوي "29"، إلّا أنّ ذلك لا يمنعها من تأدية المعنى المراد

إيصاله على وجه مخصوص. ولنا في قصيدة عاشور فني نماذج واضحة عن التقديم والتّأخير يقول:

بَعْدَ خَمْسِين أَلف سنةٍ عَادَ يومِي إلى نفسِهِ<sup>30</sup>

نلاحظ تقديم شبه الجملة الظّرفية على المسند والمسند عليه (الفعل والفاعل:عاد يومي)، والتقدير: (عاد يومي بعد خمسين ألف سنة) إذْ عمد عاشور فني لهذا الإنزياح بغرض تقوية الحكم وتقريره والاهتمام بأمر المتقدَّم(بعد خمسين ألف سنة) الّتي في معناها توجي بطول المدة الزمنية الّتي يتلقّفها المتلقي وتثيرُ فيه حيرة التّساؤل عمّا سيحدث بعد خمسين ألف سنة هذه؟. وكذلك في قوله: كَانَ مُحْتَفِلاً وَحْدَه بالرّمَادُ

حِينَما فَاجَأَتْهُ وُجُوهُ الأَحِبَة 31

نرى تقديم الشّاعر للمفعول به ضمير (الهاء) على الفاعل (وجوه) من خلال حركية الدّهن العائدة لخلجات الشّاعر النّفسية المتجلّية في مسألة الاحتفال والمفاجأة، فانزاح بذلك عن التّرتيب المألوفِ بغرض التّشويق للمتأخّر وهو الفاعل (وجوه الأحبة)، حيث استطاع بذلك كسر أفق التّوقع لدى القارئ وإيقاظ المشاعر لديه من جهة وإحساسه بالمتعة من جهة أخرى.

ثانيا-الحذف: سمة وظاهرة لغوية ذات قيمة فنّية كبيرة حظيت بعناية بالغة من طرف النّحويين والبلاغيين لأنّ "من جماليات اللّغة العربية خاصية الحذف، إذ تكون بلاغة القول بحذف أحد ركنيْ الجملة "32"، وهذه ميزة قديمة في التّراث النّقدي العربي القديم، حيث كان من طبيعة البلغاء والمتكلّمين أن يحذفوا من كلامهم ما يرون المتلقي قادرا له وعلى إدراكه بيسر وسهولة بحيث يجب أنْ "يكون في الكلام ما يدلّ على المحذوفات فإن لم يكن فهو لغو من الحديث "33، والحذف باعتباره إسقاطًا لأحد عناصر التّركيب اللّغوي فإنّ له أهمّيةً في النّظام التّركيبي للّغة، حيث يعطي قيمته التّعبيرية ويبعث على و إلى دلالات جديدة بإشراك القارئ في عملية التّواصل من خلال إعطائه مساحة للتّأوبل والتّقدير. وبظهر الانزباح بالحذف في قول عاشور:

إنّ العَصَافيرَ ذاهبةٌ

وَالأَغَارِيدُ تَمْلأُ قلبي...

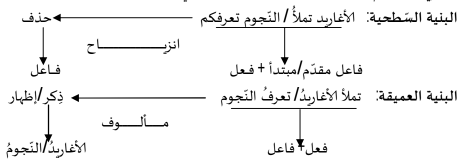
أيُّهَا الرَّاحِلُونَ

اتْركُوا أَثرًا للنُّجُومِ لتعْرِفَكُم 34

في هذا المقطع يظهر الانزياح بحذف الفاعل، فالشّاعر لم يذكره وإنّما جعله مستترا مضمرا وذلك بدف ترك المجال واسعا للمتلقّى حتى يتوقّع الفاعل كما شاء وبوسّع من تأوبلاته، ولكن برغم ذلك

665

بقي دليل على ذاك الإضمار في الفعلين(تملأ و تعرفكم) التّاء المؤنّثة الموافقة لجمع التّكسير المؤّنث (الأغاربدُ والنّجومُ)، و يمكن تمثيل ذلك بالمخطّط الآتى:



ويقول أيضا:

كَانَ مَحْتَفِلاً وحده بالرّمَادْ حِينَمَا فَاجَأْتُهُ وُجُوهُ الأَحِبَه ظلَّ يمْحُو وجوهَ أحِبَّتهِ وهِيَ تَطفُو عَلَى المَاءِ حَقَى مَحَى نِصْفَ وَجِهِ البلَاد<sup>35</sup>

والحذف (Ellipse) واحد من متضمنات الخطاب والّذي اصطلح عليه بـ"الأقوال المضمرة" خاصة عند أوريكيوني\* التي تعرّف بقولها: "القول المضمر هو كتلة المعلومات التي يمكن للخطاب أن يحتويها، ولكن تحقيقها في الواقع يبقى رهن خصوصيات سياق الحديث". وهذا لا يبتعد عن رأي الجرجاني اتجاه الحذف بقوله:"باب دقيق المسلك لطيف المأخذ، عجيب الأمر شبيه بالسّحر، فإنّك ترى به ترك الذّكر أفصح من الذّكر والصّمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما يكون بيانًا إذا لمْ تبنْ "38، ويأخذنا هذا القول إلى الوقوف عند تجلّي الانزياح بالحذف، ويذكر الشّاعر عاشور فنّي جملةً من البياض والنّقاط في نهاية المقطع الشّعرى، يقول:

إنّ العَصَافيرَ ذاهبةٌ وَلَا العَصَافيرَ ذاهبةٌ وَلِقول أيضا:

ملَكٌ فِي عَبَاءةِ خَائنْ

نَسِيَتْه عروسُهُ مرة واحدة في المنامْ... في المنامْ... فطلَق كُلَّ المدائن...<sup>40</sup> ويقول: كَانَ يَجِيءُ الظَّلَامْ يَفِيءُ الظَّلَامْ يَفِيءُ الظَّلَامْ يَفِيءُ الظَّلَامْ يَفْتَحُ نَافِذَةً لِلحَمَامْ فَيُغَنِّي...<sup>41</sup>

ومن خلال هذه المقاطع نلاحظ كيف أنّ عاشور اكتفى بذكر النّقاط عقب كل مقطع بدل التّصريح وهذا ما يبعث للتّساؤل من قبل القارئ، حيث أنّ هذا الحذف أضحى جمالية وتقنية من تقنيات التّأثير الفنّي فيسوغ الدّلالة من خلال التّأويل الّذي يقوم على عاتق المتلقي فيصبح التّأويل من هذه النّاحية ذا دلالات متعدّدة تزيد من شاعرية العمل الأدبى.

3-3- الانزياح الإيقاعي: إنّ الإيقاع لا يتوقّف عند الوزن والقافية فحسب، وإنّما يتجاوزهما إلى مجموعة من العناصر التي تتآزر على المستوى الصّوتي واللّغوي والبلاغي لتنتج لحنا موسيقيا ونغما جديدا متميّزا، "فقد يكون للإيقاع بمفرده تأثير، ولكن هذا التأثير لا يسمى فنيا أو غير فني حتى يلتقي بعناصره الكثيرة، مع المعنى لقاء يقوم على التوافق والطباق معا"<sup>42</sup>، ولا يختلف الإيقاع كونه حالة التّواتر المتتابع ما بين التّوقّف وحالة الصّمت، أو الإبطاء والإسراع، أو الحركة والسّكون، وبما أنّ هذا "الانزياح الإيقاعي الخارجي والّذي هو العروضي فإنّه يشتمل على الرّكنين الأساسين المعروفين بالوزن والقافية "<sup>43</sup>، وهذان الرّكنان ينتجان شعرية مميّزة تربح نفس السّامع لها وتطرب سمعه، كما أنّها تُكسِب موسيقى الشّعر المزيد من العذوبة والجمال، وقد جاءت معظم أوزان قصائد ديوان الشاعر على بحر المتدارك بنسبة (91.22 بالمئة) في مقابل بحر المتقارب بنسبة أوزان قصائد ديوان الشاعر على بحر المتدارك بنسبة (91.22 بالمئة) في مقابل بحر المتقارب بنسبة الأخرى اللانهائية للنص يبنى الخطاب الشعري، ومسار التفاعل بينهما ما يحقق للخطاب الأخرى اللانهائية للنص يبنى الخطاب الشعري، ومسار التفاعل بينهما ما يحقق للخطاب دلاليته".

و هناك في المقابل "انزياح الإيقاع الداخلي الصّوتي والّذي يعتمدُ على ما في النّص من قوافٍ داخلية،كالتّكرار، التّدوير، التّصريع، التّجنيس والتّصدير "<sup>45</sup>، وهذا لا يمنع تأسيس علاقة بين الإيقاع والمعنى لأنّ "الإيقاع الدّاخلي هو النّغم الّذي يجمع بين الألفاظ والصّور وبين وقع الكلام والحالة النّفسية للشّاعر إنّه مزاوجة بين المعنى والشّكل وبين الشّاعر والمتلقي "<sup>46</sup>، وهذا ما يتمظهر في ديوان عاشور فني (رجل من غبار) وإنْ كان لابد من الإشارة إلّا أنّ الانزياح الايقاعي الخارجي بمكوّناته لا يكون حاضرا بقوة خاصة ونحن نحلّل قصيدة من قصائد النّثر الجديدة، ففي المستوى الصوتي تتعدد العناصر المؤسسة للانزياح من خلال تجاوز عنصري القافية والتفعيلة،

فهذه العناصر لها في الدرس العروضي ضوابط وقواعد بنيها وضعها الخليل مؤسسة ومهيكلة، وكلها قائمة على أساس التوازي العروضي، ونص الشاعر عاشور هو أنموذج حي لقصيدة النثر التي هي نفسها عدت انزباحا عن القصيدة الكلاسيكية العمودية، يقول:

كَان يَرْحَلُ عَنْ نَفْسِه

وبفرُ إلى غَابَة الذاكِرَة

كلمَا إجْتَازَ دَائرَه

كبرت حولَه الدَائرَه

وقد حاول الشاعر في قصيدته ترسيخ فكرة تكسير البنية وتجديد الرؤيا في الشعر المعاصر، وتم تضمن مجموعة كبيرة من المستويات الصوتية للجملة الشعرية، فكل مقطع أو جملة شعرية تكاد تنفرد بخصائصها الصوتية، لكن في عمومها تؤسس أطرافا لجسد شعري واحد، فوجدنا التراكيب الآتية: "زبائن، خائن، مدائن"، "ضِفَاف، كَفَاف، مَطَاف "48، و"ضائعه، رائعه، فاجعه "49 ذاكرة، آسرة، دائرة، آخرة" "قزح، فرح " "فاسدة، مائدة"، حيث أنّ كلّ هذه البنيات اللّغوية جاءت متجانسة وفق نمط صرفي خاص فن زبائن /خائن /مدائن أتت على وزن فعائل وفاعل، وضفاف /كفاف /مطاف أتت هي الأخرى على نمط صرفي ثابت (فَعال ومرة فِعال) هذا بغض النّظر عن التّفعيلة التي وضعت إزاءها في المقاطع، وهذه اللّغة المحمّلة بالأسرار تأخذنا رغم ذلك إلى عالم فسيح من التّوافق بين المفردات وصياغها، وتوحي بالمزيد من الطّاقات الموسيقية المتجانسة، وبالمقدرة على التّوصيل البلاغي الجميل.

#### خاتمة:

منْ خلال تتبع مظاهر الانزياح وجمالية الخروج عن النموذج في الشعر الجزائري المعاصر، وبخاصة عند كل منَ الشاعرين يوسف وغليسي وعاشور فني، توصّلنا إلى أهم النقاط نوردها كالآتي:

يمثل الانزياح أحد أهم الإجراءات التي نادت بها البلاغة الجديدة في تحليل الخطابات الأدبية الإبداعية، فهو ظاهرة يستناربها النص الأدبى، وبها تتحقّق له ما يسمى بالشّعربة.

- إنّ الانزياح البارز في قصائد كلّ من يوسف وغليسي وعاشور فني قد مارس سلطته من خلال تقنيات خاصة جعلت نصوصهما جديرة بالتحليل، فقد استطاعت قصائدهما أن تهيكل نفسها لقراءة إيجابية وفعالة استقطبت القارئ فها وجعلت منه المحور الأساس في إنتاج الدّلالة.
- قدّمت النّصوص الشعرية لكل من يوسف وغليسي وعاشور فني تجربة جديدة ومختلفة في الشعرية الجزائرية على مستوى البنية الصوتية والتركيبية وحتى الدلالية، وهذا ما ساهم في تحقيق الوظيفة الجمالية للانزباح من خلال تضافر عناصر المستوى الواحد للنص.
- تؤدّي جمالية الخروج عن النموذج إلى تحقيق الجمالية الشعرية في النص وهذا بإحداث عامل الدهشة والمفاجأة لدى المتلقي، وهذا ما ظهر في قصائد يوسف وغليسي وعاشور فني، إذْ كلما حفل النص الأدبي بالغموض الفني، زاد ذلك من احتمالية التأويلات المختلفة، وبالتالي توليد وإنتاج معانى متعددة وجديدة نتيجة القراءات العديدة.

### هوامش البحث ومراجعه:

L'écart 1 مصطلح بلاغي وأسلوبي نقدي معاصر، يعد من بين المفاهيم الإجرائية الأساس التي ارتبطت بالبلاغة الجديدة وتأصلت في البلاغة الشعرية، وقد شاع في بادئ الأمر عند جون كوهن في كتابه (بنية اللغة الشعرية) لكونه المرجع الأساس لمتبني هذا المفهوم، بعد ذلك اعتمدته جماعة مو نظرا لمحاولاتهم لاستغلال المفهوم وتوظيفه عندهم، وقد قام محمد الولي بترجمته، والحديث عنه بإسهاب وبطرح علمي موضوعي، ويؤثر عبد السلام المسدي ترجمته بالتجاوز في كتابه (الأسلوبية والأسلوب، ص162)، مثلما يؤثر أن نعي له المصطلح القديم الذي يقابله ألا وهو العدول، (المرجع نفسه، 163). أما محمد بنيس فيترجمه بالبعد في كتابه (ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، ص517)، أيضا نجد ميشال شريم يصطلح عليه بالفارق في كتابه (دليل الدراسات الأسلوبية، ص155)، في حين نجد صلاح فضل يفضل ترجمة الانحراف في كتابه (نظرية البنائية في النقد الأدبي، ص 155-376)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وهذا الانزياح يتمظهر في النصوص الشعرية بخاصة من خلال أنماطه وأشكاله الثلاثة "الانزياح التركيبي، والدّلالي والإيقاعي"، ونحن في هذا المقام اكتفينا أن نمثل لكل نمط بأنموذج لشاعر معين دون التوسع حتى لا نتجاوز حدود البحث، لأن هذا الموضوع مبثوث في دراسات ومؤلفات نقدية مختلفة.

<sup>3</sup> صلاح فضل، أساليب الشّعربة المعاصرة، دار الآداب، بيروت، ط1، 1995، ص138.

<sup>4</sup> يوسف وغليسي، أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار، ص ص38-38.

أومبرتو إيكو، نظرية العلامات ودور القارئ، تر/ عبد السّتار جواد، مجلة الأديب المعاصر، ع $^{46}$ ، ص $^{39}$ .

<sup>6</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشّعر المعاصر في المغرب مقاربة بنيوية تكوينية، دار التّنوير والمركز الثِّقافي العربي، بيروت، ط1، ص251.

<sup>7</sup> يوسف وغليسي، أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار، دار الإبداع، الجزائر، ط1، 1995. ص39.

<sup>8</sup> عودة خليل، المنهج الأسلوبي في دراسة النّص الأدبي، مجلة النّجاح للأبحاث، مج2، ع8، 1994، ص112.

9 تغريبة جعفر الطيار، جسور للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 1435ه/2013، ص32.

10 هنريش بليث، البلاغة والأسلوبية نحو نموذج سيميائي لتحليل النّص، تر: محمد العمري، أفريقيا الشّرق، بيروت لننان، ط1، 1999. ص104.

(\*) صفة منحوتة من كلمتي (عربي) و (بربري).

11 تغريبة جعفر الطّيار، ص ص41-42.

12 تغريبة جعفر الطيار، ص51.

13 ينظر: محمد صابر عبيد، تأويل النّص الشّعري، عالم الكتب الحديث، إربد الأردن، ط1، 2010، ص29.

14 جابر عصفور، الصّورة الفنية في التّراث النّقدي والبلاغي عند العرب، المركز الثّقافي العربي، الدّار البيضاء، ط3، 1992. ص172.

15 عاشور فنّي، رجل من غبار، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة، 2003، ص30.

16 يقصد بالأولى structure superficielle: الإنتاج الصّياغي في صورته المقروءة، في حين الثّانية structure: الإنتاج الصّياغي في صورته المقروءة، في حين الثّانية للقارئ، profonde: هي البنية المجردة والضّمنية التي تسعى لتفسير الجملة دلاليا انطلاقا من عملية ذهنية للقارئ، للمزيد يراجع: خليل مومى، قراءات في الشّعر العربي الحديث والمعاصر، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2000، ص 125.

17 عاشور فنّی، ص46.

الجرجاني، أسرار البلاغة، علّق عليه محمد محمود شاكر، مطبعة المدني، القاهرة، ص130.

<sup>19</sup> عاشور فني، ص86.

20 عاشور فني، ص**39**.

<sup>21</sup> عاشور فني، رجل من غبار، مرايا، ع 14، الجزائر، 1992، ص24.

<sup>22</sup> الجاحظ، البيان والتّبيين، مؤسسة الخانجي، القاهرة، الجزء1، دت، دط، ص753.

23 ينظر: جون كوهن، بنية اللّغة الشّعرية، تر: محمد الولي ومحمد العمري، دار توبقال للنّشر، الدر البيضاء، المغرب، ط1، 1986، ص205.

<sup>24</sup> تقوم هذه الاستعارة على استبدال كلمة حقيقية بأخرى مجازية، وهذا الاستبدال مبني على علاقة المشابهة الحقيقية أو الوهمية، ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشّعري استراتيجية التّناص، المركز الثّقافي العربي، الدّأر البيضاء، ط3، 1992، ص82.

<sup>25</sup> ينظر: أبو العدوس يوسف، الاستعارة في النقد الأدبي الحديث، الأهلية للنّشر والتّوزيع، المملكة الأردنية ، عمان، ط1، 1997، ص ص7-162-163، وينظر أيضا: آرثر إيزابرجر، النّقد الثّقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسة، تر:وفاء إبراهيم ورمضان بسطاوسي، المجلس الأعلى للثّقافة، ط1، 2003، ص136.

<sup>26</sup> ينظر، الطّاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتّاريخ والفلسفة، دار المعارف، ط3، 1987، ص ص9-25-24.

<sup>27</sup> عاشور فنّی، ص41.

<sup>28</sup> عاشور فنّي، ص43.

\* يقصد بالأولى علاقات تصوير وتكوين وتشكيل بنيات لغوية في ظاهر النّص، بينما الثّانية تعنى بالرّمز والمعنى المقصود، وهذه العناصر بما أنّها تكون غائبة إلّا أنها شديدة الحضور في النّص، للمزيد ينظر: صلاح فضل، نظرية البنائية في النّقد الأدبي، دار الشّروق، القاهرة، ط1، 1998، ص ص204-205.

29 يوسف يحياوي، الجوانب التّركيبية للجملة العربية في ديواني محمد العيد آل خليفة وأحمد سحنون، منشورات مخبر الدّراسات اللّغوبة في الجزائر، دط، تيزي وزو، الجزائر، 2013، ص46.

- <sup>30</sup> عاشور فني، ص3**9**.
- <sup>31</sup> عاشور فني، ص40.
- 32 محمد علي الشّراج، اللّباب في قواعد اللّغة وآلات الأدب النحو والصرف والبلاغة والعروض واللّغة والمثل، دمشق، ط1، 1982، ص 363.
- <sup>33</sup> جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، المكتب الثّقافي لتحقيق الكتب إشراف على مهنا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج1، 1993، ص240.
  - <sup>34</sup> عاشور فنّی، ص41.
  - <sup>35</sup> عاشور فنّي، ص40.
- 36 عبد الرّحمان حسن حبنكة الميداني، البلاغة العربية أساسها وعلومها وفنّها، دار العلم، دمشق، 1996، ص41. (\*) كاترين كيربرات أوريكيوني أستاذة في فرع علوم الكلام في جامعة لوميير ليون الثانية، لها مجموعة من الكتب حول علم الدّلالة والتّداولية التواصلية ولعل أشهرها كتاب "المضمر".
  - 37 ينظر: مسعود صحراوي، التّداولية عند العلماء العرب، ص32.
- <sup>38</sup> الجرجاني عبد القاهر، دلائل الإعجاز، صحّحه وضبطه: محمد رضا رشيد، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978، ص170.
  - 39 عاشور فني، ص41.
    - 40 نفسه، ص<sup>40</sup>.
    - 41 نفسه، ص29.
  - 42 شكري محمد عياد، موسيقى الشعر العربي، أصدقاء الكتاب، القاهرة، ط3، 1998، ص148.
  - $^{43}$  إيمان شعبان محمد عوض، الانزباح في شعر أبي نواس، المجلة العلمية، كلّية اللغة العربية، أسيوط، ع $^{43}$ . 2018. م $^{950}$ .
    - 44 محمد بنيس، الشعر العربي الحديث (الرومانسية)، ج2، ص178.
    - لانزياح في شعر أبي نواس (مرجع سابق)، ص $^{45}$
- <sup>46</sup> صبيرة قاسي، عناصر بلاغية لدراسة الإيقاع الشّعري، مجلة معارف، ع14، جامعة البويرة، جوان 2014، ص 129.
  - <sup>47</sup> عبد الله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، الكويت، ط2، 1989، ص ص104-104.
    - <sup>48</sup> عاشور فنّي، ص06.
      - 49 نفسه، ص<sup>49</sup>

مجلّة علوم اللغة العربية وآدابها

قائمة المصادر والمراجع:

- 1- أبو العدوس يوسف، الاستعارة في النّقد الأدبي الحديث، الأهلية للنّشر والتّوزيع، المملكة الأردنية ، عمان، ط1، 1997.
- 2- آرثر إيزابرجر، النقد الثقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسة، تروفاء إبراهيم ورمضان بسطاويسي، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، 2003.
  - 3- إمبرتو إيكو، نظرية العلامات ودور القارئ، تر/عبد السّتار جواد، مجلة الأديب المعاصر، ع46.
  - 4- إيمان شعبان محمد عوض، الانزباح في شعر أبي نواس، المجلة العلمية، كلّية اللغة العربية، أسيوط، ع37، 2018.
- 5- جابر عصفور، الصّورة الفنية في التّراث النّقدي والبلاغي عند العرب، المركز الثّقافي العربي، الدّار البيضاء، ط3، 1992.
  - 6- الجاحظ، البيان والتبيين، مؤسسة الخانجي، القاهرة، الجزء1، دت، دط.
  - 7- الجرجاني، أسرار البلاغة، علّق عليه محمد محمود شاكر، مطبعة المدني، القاهرة.
  - 8- الجرجاني عبد القاهر، دلائل الإعجاز، صحّحه وضبطه: محمد رضا رشيد، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978.
- 9- جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، المكتب الثّقافي لتحقيق الكتب إشراف علي مهنا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج1، 1993.
- 10- جون كوهن، بنية اللّغة الشّعرية، تر: محمد الولي ومحمد العمري، دار توبقال للنّشر، الدر البيضاء، المغرب، ط1، 1986.
  - 11- خليل موسى، قراءات في الشّعر العربي الحديث والمعاصر، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2000.
    - 12- شكري محمد عياد، موسيقي الشعر العربي، أصدقاء الكتاب، القاهرة، ط3، 1998.
  - 13- صبيرة قاسى، عناصر بلاغية لدراسة الإيقاع الشّعري، مجلة معارف، ع14، جامعة البوبرة، جوان 2014.
    - 14- صلاح فضل، أساليب الشّعربة المعاصرة، دار الآداب، بيروت، ط1، 1995.
    - 15- صلاح فضل، نظرية البنائية في النّقد الأدبي، دار الشّروق، القاهرة، ط1، 1998.
    - 16- الطّاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتّاريخ والفلسفة، دار المعارف، ط3، 1987.
      - 17- عاشور فني، رجل من غبار، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة، 2003.
        - 18- عاشور فني، رجل من غبار، مرايا، ع 14، الجزائر، 1992.
    - 19- عبد الرّحمان حسن حبنكة الميداني، البلاغة العربية أساسها وعلومها وفهًا، دار العلم، دمشق، 1996.
      - 20-عبد الله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، الكوبت، ط2، 1989.
      - 21- عودة خليل، المنهج الأسلوبي في دراسة النّص الأدبي، مجلة النّجاح للأبحاث، مج2، ع8، 1994.
        - 22-محمد بنيس، الشعر العربي الحديث (الرومانسية)، ج2.
  - 23-محمد بنيس، ظاهرة الشّعر المعاصر في المغرب مقاربة بنيوية تكوينية، دار التّنوير والمركز الثِّقافي العربي، بيروت، ط1.
    - 24- محمد صابر عبيد، تأويل النّص الشّعري، عالم الكتب الحديث، إربد الأردن، ط1، 2010.
- 25-محمد على الشّراج، اللّباب في قواعد اللّغة وآلات الأدب النحو والصرف والبلاغة والعروض واللّغة والمثل، دمشق، ط1، 1982.
  - 26-محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشّعري استراتيجية التّناص، المركز الثّقافي العربي، الدّار البيضاء، ط3، 1992.
    - 27-مسعود صحراوي، التداولية عند العلماء العرب، دار الطليعة، بيروت، ط1، 2005.

### سلطة الانزباح وجمالية الخروج في القصيدة الجزائرية المعاصرة قراءة في شعر يوسف وغليسي وعاشور فني -أنموذجا د. حساين رابح محمد

28-هنريش بليث، البلاغة والأسلوبية نحو نموذج سيميائي لتحليل النّص، تر: محمد العمري، أفريقيا الشّرق، بيروت لبنان، ط1، 1999.

- 29-يوسف وغليسي، أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار، دار الإبداع، الجزائر، ط1، 1995.
- 30-يوسف وغليسي، تغرببة جعفر الطّيار، جسور للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 1435هـ/2013.
- 31-يوسف يحياوي، الجوانب التّركيبية للجملة العربية في ديواني محمد العيد آل خليفة وأحمد سحنون، منشورات مخبر الدّراسات اللّغوية في الجزائر، دط، تيزي وزو، الجزائر، 2013.