# أمل دنقل ..ألوان الفجيعة الفادحة و فردوس الطفولة المفقودة ؟ دراسة سيميائية جمالية

ا. لحسن عـزوز

### الملخص:

الشاعر أمل دنقل هو شاعر الرفض بامتياز و الجنوبي الذي تفضحنا قصيدته كل يوم و تكشف كم ابتعدنا عن إرثنا الفكري و الجمالي من البكاء بين يدي زرقاء اليمامة مرورا ب مقتل القمر إلى أوراق الغرفة 8 ، كان يقدم إلينا صوته الحار الجارح و الكاشف عن لعبة الأقنعة و جراح التاريخ و ظلال الأسطورة ، وفي قصيدته الطيور نعثر على طريقة استبصاره و فن تمرده و صراخه في زمن الهزيمة إنها قصيدة الأسئلة

#### **APSTACT:**

Poet (amal donkol) is a poet and excellent rejection (al janoubi) Vgosaidth every day reveal how shy away from the aesthetic and intellectual heritage of albokaa bayna yaday zarkaae alyamama); (maktale elkamar) to( awrak alghorfa 8) (, was presenting itself to us Kashif warm and damaging the game of masks and the wounds of the shadows of history and myth, and in the poem birds find a way Astbesarh and the art of rebellion and started to defeat it at a time of questions poem .

شعر أمل دنقل يجعل النصوص في إنتاجها وقراءاتها المتعددة و تداعياتها و ترجيعاتها، بعيدة و عميقة، و كأن (أمل) أركيولوجي تخييلي يجمع الأزمنة و المعناصر في أعماله البصرية اللافتة كما أن نصوص الشاعر فيها الكثير من أسئلة الاحتمالات و التأويلات المتعددة، البعيدة عن التوضيح و الإبانة و بعيدا عن التبرير و التفسير، إنها هيرمونوتيكا الشعر التي تفتح للقارئ حرية التحرك بين مقصود المعنى و افتراضات التصور و إنتاج الدلالة، وفق هذا المنظور التأويلي الإنتاجي الذي يدخل مع سؤال الشعر في محاورة و جدل تبرز القراءة الثانية الإنتاجية كفاعلية ابداعية متميزة. وفي نطاق هذا الإمتداد والإتساع الذي تمتلكه اللغة الشعرية واواق الفرقة عند أمل دنقل – تمتد إشكالية النص الشعري (الطيور) من ديوانه الأخير (أوراق الغرفة 8) ومن هذا الامتداد كله، كيف يمكن للقارىء أن يقتحم النصوص وماذا التشكل من وراء هذا الاقتحام، وإلى أي درجة تأويلية كانت لغة الشاعر أمل وماذا يتشكل من وراء هذا الاقتحام، وإلى أي درجة تأويلية كانت لغة الشاعر أمل وماذا الشبكة الاحتمالات وإنتاج الدلالات، وكيف وفق بين ضرورة التعبير عن رؤيا العالم للقارئ و بين الكتابة بلغة شعرية ذات محمولات جديدة، وما الرسالة التي

```
ارتبطت بنصوص الشاعر (أمل دنقل) المنفتحة على توالي النصوص الغائبة وعلى
             نصوص القراءة المتعددة والاهتمام بالموروث الحكائى وتوظيفه رمزيا.
إنها الأسئلة الأكثر إلحاحا في الوعي النقدي الحداثي، يلامس و يستبطن نصوص
                أمل دنقل لتحقيق اختيارات الروح والحدس و التأمل والإنتاج والجمال.
                                          و الآن إلى قصيدة ( الطيور ) لأمل دنقل :
                                                                            (1)
                                                      الطيورُ مشردةُ في السمواتِ ،
                                                    ليس لها أن تحط على الأرض ،
                                           ليسَ لَها غير أن تتقاذفها فلواتُ الرياح !
                                                                  ربما تتنزل ...
                                                           كيْ تسْتَريحَ دقائق ..
                                              فَوقَ النخيل – النجيلِ <sup>*</sup> – التماثيل –
                                                              أعمدة الكهرباء –
                                                   حواف الشبابيك و المشربيات
                                                            ( اهدأ ، ليلتقط القلبُ تنهيدةً ،
                                                           و الضم العذب تغريدةً ،
                                                               و القط الرزق .. )
                                                              سُرْعَان ما تتطزّع ..
                                                               مِن نقلة الرِّجْلِ ،
                                                                مِن نبلة الطفل ،
                                                    مِن ميلة الظل عبر الحوائط،
                                                            مِن حصوات الصياح !
                                                       الطيورُ معلقتُ في السمواتِ
                                        مَا بِينِ أنسجم العنكبوت الفضائي : للريح
                                              مَرشوقة في امتداد السهام المضيئة
                                                                       للشمس ،
                                                                       ( رَفْرِفْ ..
                                                                 فليس أمامكَ –
                                    و البشر المستبيحونَ و المستبَاحُونَ : صَاحُونَ -
                                                       ليس أمامك غير الفرار ..
                                              الفرارُ الذي يتجَدد .. كل صباح ! )
```

(2)

وَ الطيورُ التي أقعدتها مخالطة الناس، مَرت طمأنينت العيش فوق مناسرها .. فانتخت ، و بأعينها .. فارتخَتْ ، و ارتضَتْ أنْ تقاقئ حولَ الطعامِ المتاحُ مَا الذي يتبقى لَهَا .. غيرُ سكينة الذبح ، غير انتظار النهاية إنَّ اليَّدَ الآدمير؟ .. و اهبر القمح تعرف كيف تسن السلاح ! (3)

الطيورُ .. الطيورُ

تحتوي الأرضُ جثمانها .. في السقوط الأخير !

و الطيور التي لا تطير ..

طوت الريش ، و استسلمت

هل تُرى عَلِمتْ ،

أن عمر الجناح قصير .. قصير ؟١

الجناح حياة

و الجناحُ رَدَى / و الجناح نجاة / و الجناحُ .. سُدَى ١٠٠٠.

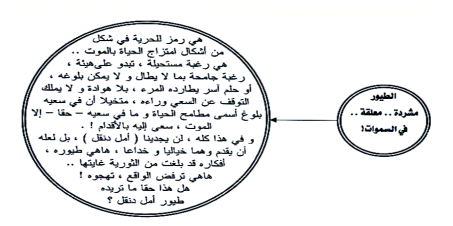
الشعرهنا يصبح ساحت تفنى فيها عناصرو تتخلق عناصر غيرها وتتحد فعاليت العناصر المتولدة ، بمقدار ما تقتنص من رؤى و مقدار ما تحتوي ، من إمكانات الكشف و طاقات التغيير ، بهذا التصور يكون الشعر " ساحم يصطخب فيها الجدل بين عناصر الثبات و الحركة "<sup>2</sup>، و قصيدة ( الطيور ) ، كانت بدورها رؤيـة رمزيـة ، تحوي إحساسا مفعما بالقلق ، محرورا يتلظى بنار و نشيد وئيد ، هادئ ، متباطئ ، يتجسد فيه لسان الشاعر الحكيم ، و أسلوبه ، بما فيهما من تعقل و رصانة و تؤدة و رغبة في الكشف و التعليل ، و الاستنتاج .. إنها قصيدة تقتصد الرمز و تتوسله ، فنجد ، الطيور الداجنة في ألفة الناس تعيش على أرض المدينة بالمنازل ، ونجد كذلك ، طيورا غير داجنة تحلق في السموات ، وكلا النوعين يفقد الحرية و الاطمئنان و الهناء و الأمان ، على أرض هذه المدينة ، " فالبرية مكتوب عليها فستلاقي ما يفزعها ، و إذا استمرت في طيرانها ستتعرض لعنكبوت الريح و لا يبقى لها غير الاستمرار في طيرانها ، أمام البشر الظالمين و المظلومين ، غير الفرار المتجدد ، كل يوم "3. و الآن .. لنكن في الدرب إلى المشهد الأول من القصيدة : تبدو الصورة الشعرية ، لمتأملها حافلة بالدلالات الرمزية المتلاحقة ، و عالما غامرا بفيض الإيحاء .. الطيور المفعمة برموز أفكار الشاعر ، التي لا تعرف الاستقرار و الأمان ، إنها تعيش حالة اغتراب ، و تفضل العيش الآن في الخفاء و عدم الخوض في أتون الحياة ( الخرسانية ) التي تصطرع فيها رغبة الخلود مع الموت ! :



هذه الصورة قد تتناص باحتدام المشاعر وحدة الألم و ضيق النفس،مع قصيدة الشــاعر "نـزار قبـاني"، ( قارئـة الفنجان )(\*)، ففي هذه القصيدة يجتزئ الشاعر أيضا من نفسـه ذاتـا أخـرى يتحـدث بلسانها عـن نفسـه ، إنها ( العرافة ) ، قارئة الفنجان ، و لسوف تقرأ هذه المتنبئة الراقدة في أعماق نـزار قباني ، خيوط القهوة التي جفت في قلب الفنجان المقلوب و الفنجان المقلوب كناية عن القدر المخبأ المنكفئ ، كما كمانت الطيور قدر الشاعر و لكن المشرد ، المعلق .! إن خطوط القهوة هنا تشبه الوشم و تشبه الأطلال و الطلاسم ، كما تشبه أسراب الطيور في السماء تشكيلات خطية فنية ،تحكي ما خطه القدر و تغزل قدر الشعراء في خيوط وخطوط و تشكيلات متنوعة من الرسوم .. و بما أن الشاعر - إطلاقا - باحث عـن أسرار الخلـق المقدسـة المحرمة على معارف البشر ، فإن قدره لاشك مرعب ، و من هنا تجي، البدايـة المرعبـة للنـص ( جَلسَـت و الخوفُ بعينَيْهًا ، تتأملُ فنجاني المقلـوبُ .. ) و تجيء كذلك البدايـة و يجي، الانفـاذ العميـق (الطيـورُ مشردة في السموات ، ليس لَها أن تحلُط على الأرض! ) ، إنها - العرافة و الطيور - تتأمل قدر الشعراء الباحثين عـن مرامـهم في اللامكـان في مجـهول اللغـة و مجـهول العـالم و ممـالك الخيـال ، مواطـن الرغبــة المستحيلة . وتكمن المفارقة المدهشة في اعتراف الشاعر بمعرفة مصيره المأساوي الذي ينتظر كل من يعلق برغبة مستحيلة و كأنها الطابو الأعظم و لكن بريق الرغبة القصـوى يضن حتى بمنح المـوت معنى و هكـذا يمضى الشاعر نحو بريق السراب غير آبه و لا هياب ، يتجرع الكأس التي تجرعها غيره : (وبرغم جميع سوابقه و برغم جميع حرائقه ، الحب سيبقى يا ولدي أحلى الأقدار ) ، ( و ستعرف بعد رحيل العمر بـأنك كنت تطارد خيط دخان ( ) / ( رفرف . . ليس أمامك غير الفرار . . الفرار الذي يتجدد . . كل صباح ) ( الطيور . . تحتوي الأرض جثمانها . . في السقوط الأخير ! ) .

و لعل المد في ( الطيور ، السماوات ، تتقاذفها ، فلوات ، الرياح ، دقائق ، النخيل ، النجيل ، التماثيل ، الكهرباء ، الشبابيك ، المشربيات ، الخرسانية ، تنهيدة ، تغريدة ، الحوائط ، حصوات الصياح ، العنكبوت الفضائي ، السهام المضيئة ، المستبيحون المستباحون ، صاحون ، الفرار ، صباح ! ) ، يوحي و يفجر من معاني صور المستبيحون النفسي للشاعر و صراخه و رفضه لخنق حرية التعبير ، هذه الحرية التي لا تعبير الانظلاق و الامتداد في ظل سياسات غائبة ، خانقة و المتمثلة في " اعتقال السادات لـ 1500 مواطن مصري .. هي تعبير عن أحداث 60 سبتمبر 1981 " فهذا الامتداد في النفس و الإيقاع ، يترك إحساسا بالسير الطويل و التحليق في

الأجواء ، في جهد مضن تتواءم و حالم الحزن التي تترد في أصداء فكر (أمل) من مشاعر ، هي مزيج من (الهدوء الساكن) و (العنفوان المتألم) ، وفي أصداء الشعر العربي المعاصر ، عامم ، فهذه الحركات ، تفسح مجالا واسعا لآهات وأصوات الشاعر بالانطلاق ، تجسيدا لحالم الانطلاق ، الاختناق العنيف عند (أمل) وفي إحساسه بقيود المرض الذي يدب في جسده و روحه معا و يشمل حركته و جسمه فيطلق العنان لصوته بالحريم مع تأوهات الغيبوبم العاصفة لا.



و يظهر لدينا ، تراكم المشاهد في النص ، هذا المشهد الذي يبدو في تعداد رموز المدينة ، بتوال تسقط فيه أدوات الوصل – و هذا ما كان في قصيدة (ضد من ) - ، هو تراكم لصورة تزاحم المدينة ، يؤدي دورا فنيا مهما ؛ " لأنه يرسم صورة لتلاحق التنقلات من مكان لأخر ، فأينما حطت الطيور فزعتها المدينة برموزها  $^{5}$ ، إن المدينة رمز لتتبع الحرية السياسية ، ينعاها الشاعر ، هاته الحرية ( ليس لها غير أن تتقاذفها فلوات الرياح و تشرده في المحوات ؟ . الحق أن الشاعر ، قد قال كلمته و نبه – في هذه التجربة – و دق أجراس الخطر ، و إنه لسطر تعجز اللغة عن أن تصور معناه على النحو الذي صوره الشاعر .

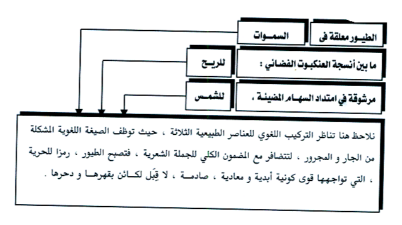


و يبقى الشاعر تجربة و صوتا مفتوحا فاغرا ، في دهاليز و ردهات الوجود و غرف المرض ، الروحي الذي استخلصه لنفسه و كان إطاره الذي يشمل كل معتقداته و تجاربه و أفكاره ، و حواصل نزعاته ، كان الشعور بالانهزاميــــ أمام الإطار العام لفكر الوجود الذي عاشه الشاعر و تعايش معه كحقيقة ملموسة للمعاناة الإنسانية بمفهومها العام ، و التي بدورها أصبحت مؤثرا هاما و نشطا في عقليته و تصوره حيث أن الفضاء ، أي هذا القوس المفتوح في المشهد ، عبارة عن ناتج و مستنتج ؛ لقد لخص الشاعر جزء القصيدة ، في السطر العاشر بعد تراكم المشاهد ، الذي هو مدرك واعي لدورها ، لذا فإنه يلحقه بمونولوج ( حوار داخلي ) ؛ ( اهْدَأ ، ليلتقط القلب تنهيدةً ، و الفمُ العذبُ تغريدة ، و القط الرزق .. ) ، و يظهر فن التجانس الموسيقي ، الذي أغرم به الشاعر ، و وفق في استغلاله (تنهيدةً ، تغريدةً ) ، و يلفت انتباهنا في صور الشاعر ، الحسيم البارزة ، في انتقاء جذورها و مفرداتها ، كما مر بنا من تفصيل للوقائع و الأحداث ، " فاستخدام الصور و تحديدها ، و تسمية الأشياء بأسمائها ، بدل الإنسان المختلفة ، من أصوات و ألوان ، و أكثر إيحاءا بمعانيها "6 . و قد تجمع حسن التقسيم وإبلاغية الجناس في قوله: ( من نقلة الرَّجلِ ، من نبلة الطفل ، مِن ميلة الظلُّ ) ، و الجناس هنا ليس مجرد حلية لفظية وحسب بل هو حلية فكرية في سبكها ، حيث اقتصادية اللغة و صرامة إيقاعها ، يرين عليها شجو تأملي شفيف ، لا تكاد تفصح إلا عما هو قابل للمح دون تعريم له في ضوء كاشف ، كما يدل على ذلك قول الدكتور المفكر "محمود أمين العالم" : " أمل دنقل : نحات شاعر ، في إزميله قسوة و مرارة تفضى و تفضح و تشير و تثير برهافت مبدعـ تا "7 . إنها تكوينـات جمالية تصويرية ، في نأي جاهد عن المألوفية وسهولة التقبل ، وعن الارتباط بنموذج جمالي و دلالي متشكل قائم في النصوص الشعرية الأخرى ، و تبقى رموز ( أمل ) تتجانس و تتوحد و تتشكل في مفعولها :

يمكن إجمال المشهد الأول كله في سطر و احد : ( اهداً، المتهور مشردة في السموات المين المناس المناس المناس المناس المناس المناسرة من تاريخ المدن الستي المناس لها أن تحط على الأرض المناس و جعجعة المناس المناس المناس المناس المناس المناس و جعجعة المناس المنا

فليسترح القلب .. في غفوته الأخيرة !.

الشاعر (أمل دنقل) ، يتفاعل مع عناصر الكون و الطبيعة و يتوحد معها ، بعد أن يختارها برية غير داجنة كالطيور المشردة المعلقة بين السماء و الأرض ، " و إذا تأملنا أبعاد العلاقة بين الثبات و الحركة في هذا المقطع وجدنا أنها علاقة لا تأملنا أبعاد العلاقة بين الثبات و الحركة في هذا المقطع وجدنا أنها علاقة لا تشكل جدل تضاد ثنائي ينتج عنه مركب جديد و إنما هي علاقة ثلاثية ، يشكل فيها الثبات محوري التوازي ، في حين ينحصر المتغير الوحيد ، وهو عنصر الحركة بين المحورين الثابتين "8، الشاعر الطائر يمثل عنصر الحركة بين المحورين المتوازيين الثابتين هما السماء و الأرض ، و داخل هذا الإطار السكوني ، يتلاحم الشاعر مع أشياء الكون ، عن طريق علاقات التشابه و التضاد و التقاطع، يتولد صراع يتحكم فيه و يغلب عليه قطبا السكون ، لاكتشاف رؤية متعددة الأصوات ، يستعين ، بالمخططات التوضيحية التالية :



# الفضاء الأول الفضاء الثاني

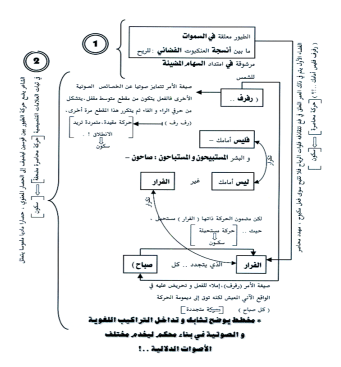
يتمثل في الزمس في بعده الطلق و تتحدد عبر هذا الفضاء العلاقمة بسين الطيسور و العناصر الطبيعية الكونية: ( السموات ، الريح ، الشمس ) .

إن الفضائين غير منفصلين ، إذ يربط بينهما حضور شخصية الشاعر(أمل)، يدلنا هذا على أن السموات قبة ثابتة تسمح للربح و هي عنصر حركة مجتاحة و جارفة أن تنسبح لاقتناص الطيور، أما الشمس ، وهي مصدر ثابت للضوه ، و إن كان في ذاتها كوكبا متحركا ، فتطلق سهامها المضيئة لا لتنسير و تكشف الأجواه بل لترشق الطيور و لتشل حركتها إلى الأبد!

و يتمثل في الفقرة المحصورة بين قوسين التنصيصية ( رفرف .. فليس أسامك - والبشسر المستبيحون و المستباحون : صاحون - ليس أسامك غير الفرار .. الفرار الذي يتجدد .. كل صباح! ) ، كما كان في القطع السابق في فقرة تنصيصية أخرى ( اهدأ ليلتقط القلب تنهيدة، و الفم العذب تغريدة، و القط الرزق .. ) متكف المفارقة التصويرية الحدثية في ذات الشاعر حيث يقع في شباك الخيبة ، و انقشاع الوهم و سقوط الحلم .. و إلى رؤية مأساوية أو احتفالية ، احتفائية لموفائية المدن و فراغها الداخلسي و تناقضاتها لومفارة الما اللائعة و الناجعة و الثيرة للرعب والفرار و الاشعئزاز و السخرية .. أنه التحول المنسلخ المنفصل ، المتعلى ، المتعلى ، المتعلى ، المتعلى ، المتحلى ، المتحلى ، الماتق في السعوات!

عملية إعاقة العناصر الطبيعية الطيور ، تثير مسألة ( الحداثة / السلطة / النص ) ، إلى تحول النص إلى جسد لغوي يمارس فيه و عبره الشاعر ، فعل الحرية و العنف ، كلما ازداد القسع السياسي،" فالسلطة لا تجد أمامها إلا سلسلة من الحتميات التي لا يمكن أن تقوم بصددها علاقات قوى فعلية .. فتتحول كلها إلى طغيان أو استبداد أعمى "(".و نحن قد نكون الآن أمام تحول جديد في التجربة الشعرية (لأمل) ، الروحية ، الكونية ، تصبح فيها العناصر الطبيعية ، (الطيور، الزهور، ، الألوان، السموات ، البحر ، الشمس ، الربح .. ) هي النص الذي يمارس فيه الشاعر، عنفه، تصرده ، تناقضه ، رهافته، حساسيته ، و اقتضاضه لكل المراحل السابقة و تملكها للأشياء و الأدوات لأسباب مماثلة لما مضي و لغيد ذلك أيضا ! .

و ثمة احتمال قوي لأن يكون لهذا الانصباب للمناصر الطبيعية بعد خفي يرتبط 
بتقلص مجال فاعلية ( الأنسا ) ، في العمالم الذي يعيش فيه الشاعر الآن ، و سعوط الأوهام ، 
الكبيرة المتعلقة بالدور النبوشي ، التغييري ، الشوري ، الشاعر و الشعر ، و ازدهام الفضاء 
بجحافل القمع السياسي ، و الاجتماعي و الأخلاقي و الديني ، في آن ، و قد تكون دلالة ذلك 
كله ، مزدوجة ضدية ، ينقض وجه لها وجها آخر ، إذ يمكن أن تكون من جهة تجسيدا 
للإحساس بالعجز و اليأس في مجال الفاعلية في العالم الخارجي الحقيقي ، بصورة تدفع الفنان 
الشاعر ، إلى الانكباب الإفتضاضي الشارغ بعنف لشخصيته التي كانت " تملأ الأساكن ضجيجا 
لالأنظار .. شديد التعالى ، سليط اللسان .. شديد الصلابة ، لا يخشصي شيئا و لا يعرف الخوف 
أبدا "أ" ، كما يمكن أن يكون التجسيد الاحتضاري لروح التمرد ، و القاومة ، في سكرات 
موتها الأخيرة ، و في وقت تطفى فيه السلطة و الأصولية الدينية ، بما تفرضه من قيسود 
و كلاكل بشكل خاص على الفكر ، و بهذا المنى تكون التجربة الجمالية للشاعر ، تحديا 
و وفضا آخر ، مباشرا للفكر السلطوي و الديني المتزمت ! .



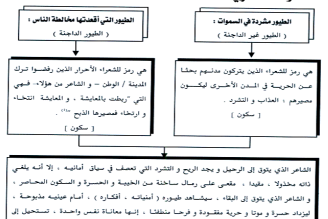
## القسم الأول في المخطط الثامن:

التشابه و التضاد بين التراكيب اللغوية و الصوتية حيث تكرار الجرس الصوتي الموسيقي و الإيقاعي للحروف المتكررة ، المتناظرة في هذا المقطع ، يعضد الربط بين الفضائين فنلاحظ: تكرار حرف ( السين ) ثلاث مرات في ( السموات ، الأنسجة ، السهام ) ، و حرف ( الفاء ) ثلاث مرات في (في ، الفضائي ، في ) و حرف (الضاد) مرتين في (الفضائي المضيئة) المضد التمازج بين العناصر المتشابكة في الفضائين ، كما يلفت انتباهنا ، التضاد بين التركيب اللفوي للجملة الاسمية ، ( الطيور المعلقة ) ، و الجملة الفعلية ، ( رفرف .. فليس أمامك ) ، و حرف ( الضاد ) المكرر في ( الفضائي / المضيئة ) ، بهيئته و وقعه الذي يملأ الحلق و خروج اللسان بهما بعد جهد ، و ما يوحيه ذلك بما في الطيور من عناء التحليق و مكابدة الرياح و قوتها الضاربة ﴿ و مجاهدة أشعة الشمس .. ألا يثيرنا إذن السكون ) ،مع تراكب التصورات و المفاهيم و تشابك و تمازج العناصر الطبيعيـ مع اللغة و الصوت والإيضاع الموسيقي ، قـد أدت مجتمعة إلى تكثيف الـرؤى الشعرية و دلالاتها المجسدة و المفضية إلى سيطرة إمكانات ( السكون ) على إمكانات ( الحركة ) المكبوحة ، المقيدة ، المحاصرة ، المهددة ، و المهزومة بقدر محتوم لا فكاك منه، هذا يحيلنا إلى نص غائب ، سبق و أن تناولنا حيث التناص على المستوى الداخلي ، يلفت حسنا في قصيدة ( قارئة الفنجان ) لنزار قباني : ( و تكون حياتك طول العمر / طول العمر كتاب دموع / مقدورك أن تبقى مسجونا / بين الماء و بين النار) لا و مقدور الطيور أن تبقى بين السماء و الأرض!.

# القسم الثاني في المخطط الثامن:

يواصل الشاعر (أمل دنقل) نشيده المفجع ، المتصدع ، في تناغم مثير لأسلوب التكرار ، فتكرر صيغة (ليس أمامك) مرتين و لفظة (الفرار) مرتين و حروف (السين) أربع مرات في (ليس ، المستبيحون ، المستباحون ، ليس) ، و (الصاد) مرتين في (صاحون ،صباح) ، و (الفاء) ست مرات في (رفرف ، فليس ، الفرار ، الفرار) ، إنه - الشاعر - يضع الحركة الأخيرة (صباح !) في إطار جامد ساكن ، ضيق ، ضيق مجرى الهواء بوسط الحلق عند النطق بحرف (الحاء) الساكن !.

و تبلغ إبلاغية القصيدة التعبيرية عن مكنون الإيحاءات الحسية العميقة ، في المشهد الثاني ، فإذا كان الشاعر قد كف عن الغلو الحماسي ، فإن الغلو النفسي ، الروحي ، الحتمي ما زال يصحبه بقوة ، لتشتبك و تتداخل أفكار (أمل) من خصوصية عامة إلى عمومية خاصة ، حيث معايير النفس موحدة في اصطلاح الظروف ، التي تكون أحيانا بديلا عن اللغة و عن العرقيات و على كل الإنسانيات ، حيث تصبح لازمة بشرية تتميز بمفهوم وجودي يفرض حقيقة العلاقة



الموت – في المشهد الثالث و الأخير – يراود الشاعر و يخطر له و يلوب عليه ، يطالعه أنى أترحل ، حتى ملأ عليه العالم ، لترد الصورة الشعرية ، صافية الأديم ، عميقة الرؤيا و لطيفة الرمز ؛ الطبيعة ذاتها تجسد الحياة و الموت ، و اليأس مقيم في قاعها و قد آتاه في ذلك كله الخيال الخالق المتعافي ، و لقد صفت العبارة ورقت بخلاف ما جرى عليه في الدواوين السابقة ، لا تتعثر و لا تتسرب إليها أدوات العطف و الوصل و حشد التشابيه و الألفاظ الصعبة ؛ و العبارات هنا قد انهمرت ألفاظها من النفس بخلق سوي ، بل إن المظاهر الحسية الخارجية ، الطبيعية ، ذاتها هي مفاضة عن النفس يرشح منها الأسى و يَثَرُّ صديد الموت .

مصير واحد [ سكون ثابت نهائي ] .

يحاول الشاعر (أمل) تبرير - ربما - ما يشعر به من انهزامية في ذاته ، عن طريق (الحركة واللاحركة) ، التي هي خارطة الوجه الكوني ، أي أن الفعاليات ، التي سبقت التجارب والتي هي مسرح فسيح للدراسات ، أعطت قيمتها أو ألقت المطلوب منها ، و يحاول الشاعر أن يجمع بين أفكار هي أصلا قد اندثرت في مناخات أصحابها ، وقد تكون الأسباب كثيرة التي شاركت ، في هذا الاندثار ، إنما ما يريد أتبريره الشاعر هو ذاتية مطلقة ، حيث يرى أنه ، إن لم تؤثر هذه ، لن تؤثر تلك و أن رمز (الجناح) ، هو الإقرار اللغوي ، والجمال الحسي ، داخل القصيدة ، يبدو لك زائلا ، إنما يبقى داخل جسد وشقوق النص ، رمزا للتمني ، فباب الأمل والاجتهاد مفتوح .. ويستغل الشاعر ، مبدأ "الأثر المفتوح ، وللإضافية ، و للقارئ فرصة إنتاج نص للأثر الأدبي التأويلات العديدة و تحمل المعاني الإضافية ، و للقارئ فرصة إنتاج نص

جديد و دلالت متعددة الأصوات ، و هذا ما أراده كتاب هذا الاتجاه من " تفجير قوالب اللغم التقليديم و التركيز على العلاقم بين الكاتب و قارئه بحيث يصبح القارئ مبدعا ، يشارك الكاتب في إنشاء النص "13 .

### الهوامش :

- (\*) النجيل : هو نبات تتفرع جذوره بكثرة و تفترش على الأرض ، و تذهب ذهابا بعيدا ، بحيث يصعب استئصالها و كلما حُشت أخلفت من جديد و هي خطر على المزروعات.
- (1) أمل دنقل ، الأعمال الشعرية الكاملة ، دار العودة ببيروت لبنان ، مكتبة مدبولي ، القاهرة ،مصر ،ط2ل ، 1985 ، 384 ، 385 ، 386 .
- (2) إعتدال عثمان ، إضاءة النص ، دار الحداثة للطباعة و النشر و التوزيع ،لبنان ، ط1، 1988 ، ص 172 .
- (3) مختار علي أبو غالي ، المدينة في الشعر العربي المعاصر ، سلسلة عالم المعرفة ، المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، عدد 196 ، ذو القعدة 1415 ه/ نيسان 1995 ، ص 236 .
- (\*\*) انظر القصيدة كاملى: نزار قباني ، الأعمال الشعرية الكاملة منشورات نزار قباني ، بيروت ، لبنان ، ، ص 225 .
  - (4) عبلة الرويني ، الجنوبي ، دار سعاد الصباح ،الكويت ، ط1 1992 ،ص 108 .
    - (5) مختار علي أبو غالي ، المدينة في الشعر العربي المعاصر ، ص 237.
- (6) علي عباس علوان ، تطور الشعر العربي الحديث في العراق ، ( اتجاهات الرؤيا ، و جماليات النسيج ) ، وزارة الإعلام ، بغداد ، العراق، 1975 ، ص 474 .
- (7) عمر أزراج ، أحاديث في الفكر و الأدب ، دار البعث ، قسنطينة ، الجزائر ، ط1 ، 1984 ، ص 43 .
  - (8) إعتدال عثمان ، إضاءة النص ، ص 176.
- (9) محمد علي الكردي ، نظرية المعرفة والسلطة عند ميشيل فوكو ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية ، مصر ، 1992 ، ص 432 .
  - (10) عبلة الرويني ، الجنوبي ، ص 90 .
  - (11) مختار على أبو غالى ، المدينة في الشعر العربي المعاصر ، ص 237 .
- (12) حسين الواد ، قراءات في مناهج الدراسات الأدبية ، سراس للنشر ، تونس ، ط1 ، 1985 ، ص73 .
- (13) إدوار الخراط ، الحساسية الجديدة ، دار الآداب ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1993 ، ص 340 .